Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

Evaluasi Islam Wasathiyah dalam Kurikulum Pendidikan Islam
(Analisis Buku Ajar PAI Kelas XTI)

Narko, Mukh Nursikin
UIN Salatiga, Indonesia

Email: magelangnarko(@omail.com, ayabhnursitin@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi Islam wasathiyah dimensi fasamubh dalam
kurikulum pendidikan Islam. Dengan cara menganalisis Islam wasathiyah dimensi fasannb
pada materi buku ajar Pendidikan Agama Islam keluaran Kementerian Agama (Kemenag)
RI. Metode kualitatif dengan pendekatan /Jibrary research digunakan dalam penelitian ini.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai wasathiyah-tasamub telah disampaikan secara
konkrit baik ranah teoretis ataupun pragmatis dalam kehidupan sehari-hari. Namun, dalam
praktiknya belum menyajikan toleransi internal muslim dari perbedaan ushuliyah, seperti
halnya perbedaan wushuliyah yang terjadi pada sunni-syiah yang menyebabkan terjadinya
konflik hingga kekerasan. Materi ajar belum mampu menjawab pluralitas mazhab Islam
kontemporer. Sunni-syiah masih membutuhkan kerangka teologis yang dapat
merekonsiliasi keduanya hingga mendorong terjadinya persaudaraan dan persatuan.
Diperlukan mateti ajar wasathiyah-tasamuh yang lebih luas dan mendalam sehingga tujuan
kurikulum untuk dapat bersikap moderat dan menegakkan wkhuwah basyariah, nkhuwah
islamiyah, nkhuwah wathaniyah betul-betul dapat terrealisasi dalam kehidupan nyata.

Kata kunci: Evaluasi Islam Wasathiyah, Kurikulum Pendidikan Islan, Bukn Ajar PAI

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai negara dengan masyarakat yang majemuk. Kemajemukan ini bukan
saja pada suku dan budaya, tetapi juga pada ranah keyakinan teologi (Hamid, 2025, him. 4).
Islam sebagai agama mayoritas penduduk Indonesia (Kusnandar, 2022), di dalamnya masih
diwarnai dengan ketegangan dan konflik internal lintas mazhab (Zulkifli, 2023, hlm. 137).
Menurut Amal dan Shodiq, konflik dan kekerasan sektarian mazhab minoritas dan
mainstreanr telah mendominasi hubungan intra-Muslim (Amal & Shodiq, 2021, hlm. 210).
Seperti pembakaran puluhan rumah warga Syiah oleh Sunni hingga mengakibatkan jatuhnya
korban jiwa pengikut Syiah di Sampang, Madura pada 2012 (Mujtahidin dkk., 2017, hlm.
124).

Arifin menyebutkan konflik Sunni-Syiah di Sampang tersebut disebabkan karena
sikap eksklusivisme pemeluk agama terhadap ajarannya (Arifin, 2023, hlm. 42). Sementara,
Huda dan Rahim menyebut munculnya konflik di tengah-tengah perbedaan seringkali
disebabkan karena sikap fanatisme agama yang berselubung pada ideologi “paripurna”
sebagai legitimasi (Huda & Rahim, 2023, hlm. 34). Dalam artian, demi menjaga eksistensi
dan dominasi kelompok atau golongan, seseorang cenderung gemar mengatasnamakan
keyakinan beserta dalil-dalil favoritnya sebagai landasan propaganda (Irfan, 2018, hlm. 122).
Memang, hubungan Sunni-Syiah sepanjang sejarahnya sangat sulit lepas dari kontestasi
politik dalam merebut makna Islam, terutama sejak revolusi Islam Iran di bawah komando
Ayatollah Ruhollah Khomeini pada tahun 1979 (Imran dkk., 2023, him. 3).

Permasalahan di atas menunjukkan belum berhasilnya Pendidikan Agama Islam
dalam mewujudkan Muslim yang moderat. Diperlukan kerangka teologis yang dapat
merekonsiliasi dan mendorong persaudaraan antar entitas Muslim dengan madzhab yang

998


mailto:magelangnarko@gmail.com
mailto:ayahnursikin@gmail.com

Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

berbeda. Sehingga menjadi Muslim moderat yang mampu beradaptasi terhadap pluralitas,
termasuk pluralitas mazhab (Zuhdi, 2018, hlm. 2—4).

Dalam konteks pendidikan Islam, kurikulum menjadi pemeran utama dalam
mendorong  perubahan sosial dan menumbuhkan masyarakat yang inklusif,
berkeseimbangan, dan hidup selaras dengan pluralitas (Zahrah dkk., 2024, hlm. 195).
Sebagaimana dalam komponen tujuan kurikulum, Pendidikan Agama Islam bertujuan
untuk melahirkan peserta didik yang berperilaku moderat (wasathiyah) dan menjunjung
tinggl persatuan sehingga dapat menguatkan persaudaraan, baik persaudaraan sesama
manusia (#khuwah basyariyah), persaudaraan sesama agama (ukbuwabh islamiyah), dan
persaudaraan sebangsa dan negara (#kbuwah wathaniyah) (Goliah dkk., 2022, hlm. 11447).

Tujuan tersebut termanifestasi dalam isi kurikulum atau materi pelajaran yang harus
dikuasai oleh peserta didik (Khifdliyah & Rokhimah, 2025, hlm. 106). Dengan demikian,
materi pelajaran menjadi hal yang sangat esensial dalam kurikulum, karena akan
menentukan tercapai dan tidaknya tujuan PAI sebagaimana yang dikehendaki kurikulum.
Penyusunan materi pelajaran menyesuaikan tujuan kurikulum dengan menginsersi dinamika
sosial yang berkembang di masyarakat.

Atas dasar argumen tersebut, penelitian ini berupaya untuk mengevaluasi Islam
Wasathiyah dimensi Zasamub dalam buku ajar Pendidikan Agama Islam, sehingga dapat
diketahui sejauh mana materi fasamuh dalam buku ajar PAI dapat menjawab persoalan
realita kemajemukan teologis Islam.

METODE

Penelitian ini berupaya untuk mengevaluasi Islam wasathiyah dimensi fasamunh dalam
materi ajar Pendidikan Agama Islam. Hasil dari analisis evaluasi dilaporkan dalam bentuk
deskriptif naratif. Adapun sumber dan jenis data pada penelitian ini menggunakan sumber
data primer yaitu buku Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti untuk SM.A/SMK Kelas X1
terbitan Pusat Perbukuan tahun 2021 dari Kementerian Agama (Kemenag). Sedangkan
sumber data sekunder berupa jurnal-jurnal ilmiah yang relevan dengan tema. Dengan
demikian, penelitian ini menggunakan kerangka penelitian kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka (/ibrary research) (Moleong, 2019, hlm. 4; Sukardi, 2018, hlm. 33).

Model analisis dalam penelitian ini adalah analisis Miles dan Huberman. Menurut
Miles dan Huberman, analisis data kualitatif adalah bersifat mengalir (Flow Chart Analysis),
di mana dalam pelaksanaannya terdiri dari tiga aktivitas yaitu reduksi data (penyederhanaan
data), penyajian data (display data), dan penatikan kesimpulan (verivication/ conclusion) (Samsu,
2017, hlm. 105).

Langkah pertama yang dilakukan peneliti dalam penelitian ini adalah pengumpulan
data dari sumber data primer dan sekunder, kemudian mengklasifikasikan data berdasarkan
kategori tertentu, dan terakhir menganalisis data. Tekhnik analisis yang digunakan adalah
analisis isi (content analisys), yaitu analisis untuk memaknai data, mengintrerpretasi data, dan
relevansinya Islam wasathiyah dimensi tasamub internal Muslim (Hasanah & Rohimah, 2025,
hlm. 350).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Wasathiyah Islam

Konsep Islam wasathiyah tidak dapat dikategorikan sebagai produk ijtihad
kontemporer yang muncul pada abad ke-21 Masehi atau abad ke-14 Hijriyah. Sebaliknya,
prinsip wasathiyah telah menjadi bagian integral dari ajaran Islam sejak awal pewahyuan dan
kehadiran Islam di muka bumi lebih dari 1400 tahun yang lalu. Keberadaan nilai ini dapat
ditelusuri melalui pemahaman tekstual terhadap nash-nash keislaman yang autentik, serta

999



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

melalui keteladanan hidup Nabi Muhammad - para sahabat, dan generasi salaf al-shalib
yang merepresentasikan praktik Islam yang murni dan seimbang (Arif, 2020, hlm. 10).

Secara etimologis, istilah “wasathiyalh” berasal dari kata dasar alwasathu, bentuk isim
masdar dari il wasatha, yang berarti “tengah-tengah” atau “pertengahan”. Ketika
ditambahkan ya’ an-nisbah, terbentuklah kata al-wasathiy atau al-wasathiyyah yang bermakna
sesuatu yang berada di posisi tengah antara dua kutub ekstrem. Dalam Kamus al-Tarbiyyah,
misalnya, istilah thabaqah al-wasathiy diterjemahkan sebagai “kelas menengah”, yang
menunjukkan posisi moderat dalam struktur sosial. Sedangkan dari sisi terminologi, Ibnu
‘Asyur mendefinisikan wasathiyyah sebagai nilai dasar dalam Islam yang dibangun atas
prinsip pemikiran yang lurus, seimbang, dan tidak berlebihan dalam segala hal. Pandangan
ini diperkuat oleh Khaled Abou El Fadl yang menegaskan bahwa wasathiyyah
mencerminkan pendekatan jalan tengah yang menolak ekstremisme, baik dalam bentuk
konservatisme yang rigid maupun liberalisme yang berlebihan (Nahrawi dkk., 2020, hlm.
11).

Landasan normatif konsep wasathiyyah dapat ditemukan dalam Al-Qur’an,
khususnya dalam Surah Al-Baqarah ayat 143. Ayat ini menegaskan bahwa umat Islam
dijadikan sebagai “wmmatan wasathan” atau umat pertengahan, yang memiliki tanggung jawab
kesaksian atas umat manusia. Istilah wasathiyyah dalam konteks ini mengandung makna
keadilan (‘adalah), keunggulan (khiyar), dan keseimbangan. Dengan demikian, wasathiyyah
bukan sekadar posisi tengah secara geografis atau sosial, melainkan mencerminkan prinsip
keadilan proporsional dalam seluruh aspek kehidupan. Dalam konteks kontemporer,
tantangan utama umat Islam adalah ketidakmampuan dalam mengelola perbedaan pendapat
secara konstruktif, yang menjadi salah satu indikator lemahnya internalisasi nilai
wasathiyyah (Muslim, 2022, hlm. 12).

Dalam ranah linguistik, istilah wasathiyyah memiliki padanan dalam bahasa Inggris
yaitu moderation, yang kemudian diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi “moderat”
atau “moderasi”. Menurut The American Heritage Dictionary, moderation sebagai nomina
berarti pengurangan intensitas atau ckstremitas, serta kemampuan bertindak sebagai
penengah. Sementara sebagai adjektiva, moderate merujuk pada sikap yang berada dalam
batas kewajaran, tidak ekstrem, dan cenderung tenang serta seimbang. Istilah ini juga
digunakan untuk menggambarkan posisi yang menolak pandangan radikal, baik dalam
konteks politik maupun agama (A. Aziz & Anam, 2021, hlm. 17).

Yusuf al-Qaradawi menambahkan bahwa istilah wasathiyyah dapat disinonimkan
dengan tawazun (keseimbangan), yang mengacu pada kemampuan untuk bersikap adil dan
proporsional antara dua aspek yang berlawanan. Dalam pandangannya, dominasi salah satu
aspek secara berlebihan dapat menghilangkan hak dan pengaruh aspek lainnya, sehingga
keseimbangan menjadi prinsip utama dalam menjaga keadilan sosial dan spiritual (Muslim,
2022, hlm. 12).

Quraish Shihab dalam karyanya “Wasathiyah: Wawasan Islam tentang Moderasi
Beragama” merumuskan bahwa hakikat moderasi terletak pada kemampuan
menyeimbangkan antara urusan duniawi dan ukhrawi, dengan mempertimbangkan kondisi
objektif serta petunjuk normatif Islam. Azyumardi Azra menegaskan bahwa aktualisasi
Islam wasathiyah di Indonesia harus berakar pada realitas empiris, historis, sosiologis, dan
kultural masyarakat, bukan semata-mata pada tataran doktrinal atau normatif (M. Aziz dkk.,
2021, hlm. 48).

Secara sosiologis, gagasan Islam moderat memperoleh respons positif dari
masyarakat karena menawarkan alternatif terhadap polarisasi pemahaman keagamaan yang
ekstrem. Islam moderat dipandang sebagai ajaran yang inklusif, adaptif, dan mampu

1000



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

menjawab kebutuhan masyarakat akan kehidupan yang harmonis dan damai. Ideologi ini
menekankan pentingnya pemahaman agama yang komprehensif, baik dalam penafsiran
teks-teks suci maupun dalam praksis sosial, sehingga mampu menghindari pendekatan
tekstual yang rigid (Ahmad & Shunhaji, 2021, hlm. 33).

Secara umum, Islam wasathiyah dapat dipahami sebagai bentuk ajaran Islam yang
fleksibel, kontekstual, dan dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Nilai-nilai
wasathiyah mendorong terciptanya sikap saling menghargai perbedaan, memperkuat kohesi
sosial, dan menghindari fanatisme yang berpotensi menimbulkan konflik. Dengan
demikian, Islam wasathiyah menjadi fondasi penting dalam membangun kehidupan
beragama yang rukun, damai, dan sejahtera.

Dalam konteks praksis keagamaan, Kadi mengidentifikasi sepuluh prinsip Islam
wasathiyah yang menjadi indikator moderasi dalam beragama (Kadi, 2023, hlm. 70): a)
Tawassuth (Moderasi): Menghindari sikap ifrat (betlebihan) dan tafrit (pengabaian) dalam
memahami dan mengamalkan ajaran agama; b) Tawazun (Keseimbangan): Menjaga
keseimbangan antara aspek spiritual dan duniawi, serta membedakan secara proporsional
antara penyimpangan (inhiraf) dan perbedaan (ikhtilaf); ¢) I #dal (Keadilan Propotsional):
Menegakkan keadilan dengan menempatkan hak dan kewajiban secara seimbang; d)
Tasamuh (Toleransi): Menghormati perbedaan dalam keyakinan, budaya, dan pandangan
hidup, baik intra maupun antaragama; e) Musawah (Kesetaraan): Menolak diskriminasi
berdasarkan latar belakang etnis, agama, atau status sosial; f) Sysra (Musyawarah):
Mengedepankan dialog dan konsensus dalam penyelesaian masalah, dengan orientasi pada
kemaslahatan bersama; g) Is/ah (Reformasi): Mendorong perubahan sosial yang konstruktif
dengan prinsip al-muhafazah ‘ala al-qadim al-salih wa al-akhdh bi al-jadid al-aslah, yakni
mempertahankan tradisi lama yang relevan dan mengadopsi inovasi yang lebih maslahat; h)
Aulawiyyah  (Prioritas): Menentukan skala prioritas dalam pengambilan keputusan
berdasarkan urgensi dan dampak kemaslahatan; 1) Tatawwnr wa lbtikar (Dinamis dan
Inovatif): Responsif terhadap perubahan zaman dan terbuka terhadap inovasi demi
kemajuan umat; j) Tahaddur (Peradaban dan Etika): Menanamkan nilai-nilai akhlak mulia
dan integritas sebagai fondasi peradaban Islam yang unggul.

Salah satu aspek penting dalam prinsip tasamuh adalah penguatan ukhuwah atau
persaudaraan lintas identitas. Terdapat tiga bentuk ukhuwah yang menjadi pilar toleransi
dalam Islam wasathiyah (Muslim, 2022, hlm. 27):

Ukbhuwah Islamiyyah. Merujuk pada solidaritas internal umat Islam yang didasarkan
pada ikatan akidah. Prinsip ini menekankan pentingnya kesatuan umat meskipun terdapat
perbedaan bahasa, ras, dan budaya. Ikatan ini bersifat transnasional dan transkultural, serta
menjadi fondasi bagi terbentuknya masyarakat Muslim yang ideal.

Ukbuwah Insaniyyah. Mengacu pada persaudaraan universal antarumat manusia yang
bersumber dari kesamaan asal-usul penciptaan, yakni dari Nabi Adam dan Hawwa’. Prinsip
ini menegaskan larangan terhadap tindakan merendahkan, mencemooh, atau memberi label
negatif kepada sesama manusia, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an. Ukhuwah ini
menjadi dasar etika sosial dalam interaksi lintas agama dan budaya.

Ukhuwah Wataniyyah. Menekankan pentingnya membangun solidaritas kebangsaan di
antara warga negara yang tinggal dalam satu wilayah atau tanah air yang sama. Prinsip ini
menuntut umat Islam untuk menjalin hubungan harmonis dengan seluruh elemen bangsa,
tanpa memandang latar belakang agama atau etnis. Dalam konteks Indonesia, ukhuwah
wataniyyah menjadi landasan penting dalam mengimplementasikan Islam wasathiyah secara
kontekstual (Muslim, 2022, hlm. 27).

1001



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

Berdasarkan prinsip-prinsip tersebut, dapat disimpulkan bahwa Islam wasathiyah
menawarkan kerangka normatif dan praksis yang mendukung terwujudnya Islam sebagai
rahmatan li al-‘alamin. Dalam konteks pendidikan Islam, internalisasi nilai-nilai wasathiyah
berperan strategis dalam membentuk masyarakat yang inklusif, toleran, dan damai.
Pendidikan Islam yang berorientasi pada wasathiyah tidak hanya membentuk individu yang
taat secara ritual, tetapi juga membangun kesadaran sosial untuk menghargai perbedaan dan
memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat multikultural.

Kurikulum Pendidikan Agama Islam

Secara etimologi, istilah kurikulum pertama kali ditemukan dalam kamus Webster
pada tahun 19806, berasal dari bahasa Yunani, er yang berarti pelari dan curere yang berarti
jarak yang harus ditempuh oleh pelari dari tempat berpacu hingga finish (Nuzul, 2023, hlm.
31). Pengertian ini terus berkembang hingga tahun 1955 digunakan dalam dunia pendidikan
dan didefinisikan sebagai seperangkat kegiatan atau materi yang harus dilalui atau dikuasai
peserta didik (Nuzul, 2023, hlm. 31). Secara terminologi, Sukmadinata mendefinisikan
kurikulum ke dalam dua pengertian. Pertama, sejumlah mata pelajaran yang harus dipelajari
peserta didik untuk memperoleh ijazah. Kedua, sejumlah mata pelajaran yang ditawarkan
oleh lembaga pendidikan (Sukmadinata, 2019, hlm. 4-5). Pengertian secara lebih luas
diungkapkan oleh Zakiah Darajat, kurikulum adalah program terencana yang harus
dilaksanakan untuk mencapai tujuan pendidikan (Nuzul, 2023, hlm. 32).

Dalam Islam, kurikulum populer dengan istilah manbaj al-dirasah, yaitu jalan terang
yang harus dilewati manusia dalam segala aspek kehidupan. Manhaj, sebagai jalan terang
benderang yang harus dilewati oleh guru dan murid menuju pengembangan adab,
intelektual, dan keterampilan (Maulida, 2021, hlm. 194). Dengan kata lain, manhaj adalah
pedoman hidup menuju pembentukan manusia yang bertakwa dan berbudi mulia (Febriani
dkk., 2025, hlm. 685).

Dalam perencanaan program pendidikan, integrasi dan konsistensi antar komponen
kurikulum merupakan prinsip dasar yang tidak dapat diabaikan. Setiap elemen kurikulum
harus saling mendukung dan tidak saling bertentangan agar tercipta keselarasan sistemik
dalam implementasinya. Komponen-komponen utama yang dimaksud mencakup tujuan,
isi, strategi atau metode, serta evaluasi (Dhomiri dkk., 2023, hlm. 121). Di antara
komponen tersebut, tujuan kurikulum menempati posisi sentral dan bersifat determinatif
dalam struktur kurikulum. Tujuan tidak hanya mencerminkan hasil akhir yang diharapkan
dari proses pendidikan, tetapi juga menjadi acuan normatif dalam merancang seluruh aspek
pembelajaran. Dengan demikian, kejelasan dan ketegasan dalam merumuskan tujuan akan
mempermudah perancang kurikulum dalam menyusun pola pembelajaran yang relevan dan
terarah (Sukmawati, 2021, hlm. 64).

Landasan normatif mengenai tujuan pendidikan nasional sebagaimana tertuang dalam
Permendikbud No. 69 Tahun 2013 menegaskan bahwa pendidikan bertujuan membentuk
warga negara Indonesia yang beriman, produktif, kreatif, inovatif, empatik, serta memiliki
kompetensi untuk berkontribusi dalam kehidupan sosial, kebangsaan, kenegaraan, dan
peradaban global (Goliah dkk., 2022, hlm. 11446). Rumusan ini menunjukkan bahwa tujuan
pendidikan tidak hanya bersifat individualistik, tetapi juga mengandung dimensi sosial dan
transnasional yang menuntut integrasi nilai-nilai spiritual, intelektual, dan keterampilan abad
ke-21.

Komponen isi atau materi kurikulum berfungsi sebagai wahana untuk merealisasikan
tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. Isi kurikulum mencakup seperangkat pengalaman
belajar yang dirancang secara sistematis agar dapat dikuasai oleh peserta didik. Materi
tersebut terwujud dalam bentuk mata pelajaran dan substansi pembelajaran yang disusun

1002



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

berdasarkan relevansi dengan kebutuhan peserta didik dan tuntutan zaman (Sukmawati,
2021, hlm. 67). Dengan demikian, pemilihan dan pengorganisasian isi harus
mempertimbangkan keterkaitan logis dengan tujuan serta kesesuaiannya dengan
karakteristik peserta didik.

Komponen strategi atau metode pembelajaran memiliki peran strategis dalam tahap
implementasi kurikulum. Strategi dipahami sebagai kerangka konseptual yang diwujudkan
melalui serangkaian aktivitas terstruktur untuk mencapai sasaran pendidikan yang telah
dirumuskan. Sementara itu, metode merujuk pada prosedur operasional yang digunakan
untuk mengaktualisasikan strategi tersebut dalam praktik pembelajaran. Keduanya saling
melengkapi dalam memastikan bahwa proses pembelajaran berlangsung secara efektif dan
efisien (Muh Nasir dkk., 2022, hlm. 125-120).

Komponen evaluasi berfungsi sebagai instrumen untuk menilai efektivitas
pencapaian tujuan pembelajaran. Evaluasi tidak hanya berperan dalam mengukur hasil
belajar peserta didik, tetapi juga menyediakan data yang bersifat longitudinal dan
komprehensif mengenai perkembangan dan capaian pembelajaran. Selain itu, evaluasi
memungkinkan identifikasi terhadap faktor-faktor pendukung maupun penghambat dalam
proses pembelajaran, sehingga dapat dijadikan dasar untuk perbaikan berkelanjutan dalam
perencanaan dan pelaksanaan pendidikan (Novita dkk., 2025, hlm. 102).

Evaluasi Islam Wasathiyah

Berdasarkan Keputusan Bersama Tiga Menteri tentang Pendidikan Islam tahun 1975,
isi kurikulum pendidikan Islam pada lembaga pendidikan di bawah naungan Kementerian
Agama (Kemenag), seperti Madrasah dibagi menjadi lima mata pelajaran: Al-Quran-Hadis,
Akidah Akhlak, Fiqih, sejarah Kebudayaan Islam, dan bahasa Arab. Pembagian ini dimulai
pada tahun 1976 ketika pemerintah memperkenalkan kurikulum Madrasah resmi pertama.
Mata pelajaran ini wajib diikuti oleh siswa mulai dari Madrasah Ibtidaiyah (setara sekolah
dasar) hingga Madrasah Aliyah (setara sekolah menengah atas). Peraturan terbaru mengenai
kurikulum Madrasah adalah Keputusan Menteri Agama No. 165 tahun 2014 tentang
Kurikulum Mata Pelajaran Pendidikan Islam di Madrasah Tahun 2013 (Zuhdi, 2018, hlm.
5).

Hal ini berbeda dengan lembaga pendidikan di bawah naungan Kementerian
Pendidikan Dasar dan Menengah (Kemendikdasmen). Pendidikan Islam dipadatkan
menjadi satu mata pelajaran yaitu Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti. Keputusan
Menteri Pendidikan Nomor 21 Tahun 2016 menstandarisasi isi kurikulum untuk semua
mata pelajaran dan untuk semua jenjang pendidikan termasuk pendidikan agama. Standar
ini secara eksplisit menyebutkan empat sub-bagian untuk isi pendidikan agama di sekolah
umum, yaitu Al-Quran-Hadis, Akidah Akhlak, Figih, sejarah Kebudayaan Islam (Zuhdi,
2018, hlm. 5).

Perbedaan lain dari dua lembaga di atas adalah alokasi waktu. Pendidikan Islam di
madrasah memperoleh alokasi waktu dua jam pelajaran tiap minggu tiap rumpun mata
pelajaran Pendidikan Islam, sehingga dalam satu minggu alokasi waktu pendidikan Islam
sepuluh jam pelajaran. Sedangkan di SMA mata pelajaran Pendidikan Agama Islam
memperoleh alokasi waktu tiga jam tiap minggu (Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan, 2010).

Muatan materi Islam wasathiyah dimensi zasamub terdapat pada buku ajar Pendidikan
Agama Islam kelas XI bab enam dengan judul “Menguatkan Kerukunan melalui Toleransi

dan Memelihara Kehidupan Manusia” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 175). Pada materi
bab enam tersebut terdapat dua sisi utama, yaitu sisi toleransi dan sisi memelihara

1003



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

kehidupan sesama manusia. Materi diawali tadabbur dengan disuguhkan dua gambar,
gambar 6.1 sebuah gambar dengan pakaian identitas berbagai keyakinan lintas agama
dengan narasi “Menjaga persatuan meskipun berbeda agama dan aliran kepercayaan,” dan
gambar 6.2 sebuah gambar dengan pakaian identitas berbagai suku dengan narasi
“Masyarakat Indonesia terdiri dari berbagai suku” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 177—
178). Dilanjutkan dengan penyajian cerita kisa toleransi dalam lintas sejarah, dimana di
dalamnya menceritakan kisah toleransi masa Nabi Saw dengan menggambarkan menyatuan
multietnis dan multiteologi penduduk Madinah dengan Piagam Madinah. Kisah ‘@da/ah dan
amanah Abu Bakar dan Umar, dimana Abu Bakar menjadi jatuh miskin pasca menjadi
khalifah namun pantang menerima harta baitul maal dan lebih memilih berjualan di pasar
untuk memenuhi kecukupan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 178). Dari dua sajian ini,
materi sudah menunjukkan nilai-nilai wasathiyah yaitu ada pada dimensi Zasamubh dan ta’adul.
Akan tetapi, tasamuh yang disajikan masih interreligious, yaitu perbedaan keyakinan lintas
agama, belum menunjukkan zasamaunh intrareligious sebagaimana realita yang ada di
Indonesia yang memiliki kemajemukan mazhab Islam (Hamid, 2025, him. 4).

Mateti utama wasathiyah tasamuh pada bab enam ini adalah Q.S. Yunus/10: 40-41 dan
H.R Ahmad.

Q.8. Yunus/ 10: 40-41
il Ble &5 e 3 08 @3 45 @ Gadally 1 255 % G ¥ 06 adies 4 G G e
@ o3t s 25 5 Uiy et Gas (550 5
40. “Dan di antara mereka ada orang-orang yang beriman kepadanya (al-Qur'an), dan di
antaranya ada (pula) orang-orang yang tidak beriman kepadanya. Sedangkan Tubanmu lebib mengetahui
tentang orang-orang yang berbuat kerusakan.”
41. “Dan jika mereka (tetap) mendustakanmu (Mubammad), maka katakaniah, ‘“Bagikn
pekerjaanku dan bagimn pekerjaanmn. Kamu tidak bertanggung jawab terbadap apa yang aku kerjakan

dan aku pun tidak bertanggung jawab terhadap apa yang kamu kerjakan” (Rahman & Nugroho,
2021, hlm. 183).

Dalam penjelasan tafsirnya, buku ajar ini menyajikan penjelasan dari Jalaluddin
Muhammad bin Ahmad al-Mahali dan Jalaluddin ‘Abdurrahman bin Abu Bakar al-Suyuthi
dalam Kitab Tafsir al-Jalalain, berkaitan dengan penduduk Makkah pasca Nabi Saw
menyampaikan risalahnya terbagi menjadi dua golongan, yaitu golongan yang beriman
kepada yang disampaikan Nabi Saw, dan golongan yang tidak mengimaninya. Mengutip
pendapat mufassir Indonesia, M. Quraish Shihab, buku ajar ini menjelaskan kata waminhum:
adalah dua golongan kaum musyrikin pasca Nabi menyampaikan risalahnya. Golongan
pertama, kaum musyrikin yang percaya kepadanya tetapi enggan untuk menerimanya karena
kerasa kepala dan demi mempertahankan kedudukannya. Golongan kedua, kaum musyrikin
yang secara lahir batin tidak mempercayainya dan enggan menerimanya karena hati mereka
yang telah terkunci (Rahman & Nugroho, 2021, him. 184).

Kata wa rabbuka a’lamn bi al-mufsidin, buku ajar ini memberi penjelasan dengan
mengutip pendapat mufassir Ibn ‘Asyur yang mengatakan bahwa kalimat ini adalah
peringatan bagi kaum musyrikin golongan kedua. Kemudian, terkait dengan respons kedua
golongan kaum musyrikin pasca Nabi Saw menyampaikan risalahnya, buku ajar ini
mengutip pendapat Ibn Katsir, bahwa respons kaum musyrikin adalah murni atas kehendak
mereka, bukan Allah. Golongan yang percaya tapi enggan menerimanya adalah atas
kehendak mereka, begitu pula dengan golongan yang secara lahir batin tidak percaya, itu
pun atas kehendaknya. Artinya, tidak ada interfensi atau pemaksaan dari manapun dalam

1004



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSIN: 2745-9985

penerimaan risalah Nabi Saw. Karena pilithan respons mereka atas kehendak mereka
sendiri, buku ini menutup penjelasannya dengan mengutip pendapat mufassir al-Maraghi,
Allah akan memberi balasan kepada mereka (kaum musyrikin) atas kerusakan, kesyirikan,
kezaliman, dan perbuatannya yang melampaui batas. Buku ini memberi pamungkas
penjelasan dengan mengutip penjelasan al-Sya’rawi, berupa penegasan bahwa Nabi Saw
dalam menyampaikan risalahnya, hanyalah sebatas menyampaikan kabar gembira dan
peringatan bagi orang-orang yang beriman, bukan memaksakan keimanan mereka (Rahman
& Nugroho, 2021, hlm. 184).

Buku ajar ini juga memberi penjelasan keterkaitan Q.S. Yunus/10: 40-41 dengan
toleransi, yaitu terletak pada pengertian toleransi itu sendiri. Menurut buku ajar ini, sifat
toleran maksudnya bersifat atau bersikap menenggang (menghargai, membiarkan,
membolehkan) pendirian (pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, kelakuan, dan
sebagainya) yang berbeda atau bertentangan dengan pendirian sendiri. Buku ini juga
menjelaskan dari term etimologi bahasa Arab, fasamub-samaba yang berarti lembut dan
mudah. Sedangkan fasamub, buku ajar ini mengutip pendapat Ahsin Sakho Muhammad,
tasamuh berarti berkisar antara kemurahan hati, mudah memaafkan, lapang dada, kesabaran,
ketahanan emosional, menenggang rasa, menghargai, dan sebagainya. Selain fasamub, juga
samhah yang berarti tidak menyusahkan dan tidak memberatkan. Terakhir, buku ajar ini
memberikan kesimpulan pengertian toleransi, bahwa toleransi adalah menghargai orang lain
yang berbeda baik pendapat, kepercayaan, kebiasaan, dan sebagainya dengan pendirian
sendiri. Orang yang toleran adalah orang yang memiliki kesabaran, kelapangan dada, dan
daya tahan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186).

H.R Abmad. ) )
Al Snl) 018 040 ) Sl G gl sl adle 0 (JLia i 5000 082006 e i e

“Dari Ibnu ‘Abbas, ia mengatakan seseorang bertanya kepada Nabz, ajaran agama Islam
apakah yang paling dicintai Allah? Rasulullah menjawab: ajaran yang al-hanifiyyah dan al-sambah”
(H.R. Ahmad) (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186).

Buku ajar ini memberikan narasi pada Hadis di atas dengan “dasar toleransi dalam
Islam”. Kemudian menjelaskan istilah al-banifiyyah sebagai ajaran kebaikan yang jauh dari
keburukan atau kebatilan, dan al-sambab (toleran) dengan perilaku yang memudahkan, tidak
mengandung ajaran yang memaksa atau memberatkan umatnya. A~Sambah dibangun di atas
prinsip kemudahan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186).

Selanjutnya, buku ajar ini memberikan contoh penerapan toleransi dalam kehidupan
schari-hari yang mencakup toleransi internal Muslim dan toleransi antar umat beragama.

Pertama, toleransi internal muslim dalam pelaksanaan shalat berjamaah. Buku ajar ini
menyajikan hadis larangan memanjangkan bacaan saat menjadi imam shalat.
‘;:\uceJh‘;a\uaumucJ\A@\w\wumbﬁ\d\ﬁ_)usu;dmuh A/\LSJ\A.\M@M
Aﬂ\émk;\.ﬁ‘k_u\‘) u)d\_ud}h.\m M\d)d\ﬁ\&\‘){dﬂ\d).u‘)hd;)aﬁaﬁ:g‘)ha;y‘djw
ped G il QL e (b (a0 280 G L 08 e b st Sl Al 3a 8 iy 4o

Al \a}u.uual\}um).d\

Shahil Bukbari 88: Telah menceritakan kepada kami Mubammad bin Katsir berkata: telah
mengabarkan kepada kami Sufyan dari Ibnn Abu Khalid dari Qais bin Abu Hazim dari Abu Al
Mas'ud Al Anshari berkata: Seorang sababat bertanya: "W abai Rasulullah, aku hampir tidak sanggup
shalat yang dipimpin seseorang dengan bacaannya yang panjang." Maka aku belum pernah melihat Nabi
shallallabu 'alaihi wa sallam memberi peringatan dengan lebih marah dari yang disampaikannya hari itu
seraya bersabda: "Wahai manusia, kalian membuat orang lari menjanh. Maka barangsiapa shalat

1005



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSIN: 2745-9985

mengimanmi orang-orang ringankanlah. Karena diantara mereka ada orang sakit, orang lemah dan orang

yang punya keperluan’ (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 187).

Hadis tersebut mengeounter umat Islam dalam pelaksanaan shalat berjamaah, agar
setiap jamaah dengan berbagai kondisi, baik jamaah yang schat ataupun yang sakit, yang
senggang ataupun yang dengan waktu sempit karena kesibukan peketjaan, semuanya dapat
mengikuti shalat berjamaah. Memang, pada masa Nabi Saw hidup, umat Muslim masih
pada naungan dan teologi yang sama, yaitu Nabi Saw., sedangkan perbedaan teologi hingga
terafiliasi dengan praktik ibadah dalam mazhab lahir pasca Nabi Saw wafat.

Kedua, toleransi internal muslim dalam implementasi furujyyah Islam. Buku ajar ini
memberikan contoh praktik toleransi sebagaimana dilakukan oleh KH. Hasyim Asy’ari dan
KH. Abdullah Fagih Maskumambang. KH. Hasyim Asy’ari menggunakan bedug di masjid
Pesantren Tebuireng. Hal ini bertentangan dengan pendapat KH. Abdullah Fagih
Maskumambang Gresik yang tidak menggunakan bedug di masjid pondoknya, namun
menggunakan kentongan. Saat Kiai Hasyim berkunjung ke Kiai Maskumambang, Kiai
Faqih yang berbeda pendapat dengan Kiai Hasyim justru memerintahkan kepada pengurus
mushalla dan masjid di sekitar Maskumambang untuk sementara mengganti kentongan
yang ada dengan bedug. Begitu pula dengan sebaliknya saat kiai tersebut berkunjung ke
Tebuireng (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 188).

Pada contoh kedua di atas, masih dalam konteks koridor persamaan mazhab.
Pelaksaan praktik ibadah dengan bedug atau kentongan sebagaimana perbedaan cara
pandang KH. Hasyim Asy’ari dan KH. Abdullah Fagih Maskumambang adalah penerapan
furu'iyah dalam ibadah, bukan parktik ibadah yang terafiliasi dari perbedaan #shuliyab.

Ketiga, toleransi antar umat beragama. Sebagai dasar toleransi antar umat beragama,
buku ajar ini menyajikan Q.S. al-Mumtahanah/60:8 yang memberikan penjelasan bahwa
Allah tidak melarang berbuat baik dan berlaku adil kepada orang-orang yang berbeda agama
yang tidak melakukan pengusiran dari tempat tinggal (Rahman & Nugroho, 2021, hlm.
189).

Contoh implementasi toleransi antar umat beragama sebagaimana yang telah
diajarkan Nabi Muhammad Saw, buku ajar ini menyajikan dua Hadis dari al-Bukhari nomor
4330 dan nomor 1228 berikut.

Hadis al-Bukbari nomor 4330.
u\ 64U|d‘9.u‘)1.1 d\sﬂ(’s“}dcdﬂ‘;m‘_r\ﬂ\‘f\@ajﬂ\jﬁuqduu\u\ ‘4_\:;41.!\6.4_)5)4}, (.?"
eg_u_\\j\.mjddh\?@ﬂ\ elu}A_ﬂcd.Méas.uﬂ d\sﬁ N.\k:d.l)\&d\& ‘;u\}u_uac ML&}J

Dari Abu Hurairah r.a., babwa al-Thufail bin ‘Amr menemui Nabi Mubammad Saw. dan
menceritakan babwa Daus (salab satu kabilah Y aman) telah durbaka dan menolak ajaran dakwahnya,
dan meminta agar Nabi mendoakan mereka binasa. Lalu Nabi berdoa, “Ya Allah berilah petunjuk
kepada kabilah Dans dan datangkanlah mereka bersama orang muslim (masuk Islam)” (Rahman &
Nugroho, 2021, hlm. 189).

Hadis al-Bukbari nomor 1228.

m\mw}bucww‘w\mucﬁuceuhbhdhaawdmuh AYYA oA msa

(_SJ‘}G_\DJL\ALGA‘AUJ\ dy)\.ll.\hﬁﬂl.\d}éu}‘\.\hﬂ\émgﬂ\\.@é&ﬁo)\.\;\.\;fd\ﬁue_\s4)3\‘5..4‘)
\}A}Sﬁb)h&j‘e.\-\‘) \J\d\ﬁ

Diriwayatkan dari Jabir bin ‘Abdillah r.a., dia berkata, “Suatu ketika lewat di hadapan kami
orang-orang yang membawa jenazah seorang Yabudi. Nabi Saw. lalu berdiri dan kamipun segera
mengikutinya. Setelah itn kami berkata, ‘“Wabai Rasulullah, sesunggubnya yang lewat tadi adalah
Jenazah seorang Y abudi.” Rasulullah kemudian menjawab: [ika kamu sekalian melibat orang yang
sedang lewat membawa jenazah, maka berdirilah” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 190).

1006



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabhun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

Buku ajar ini melanjutnya penjelasannya dengan memberikan contoh lokal
implementasi toleransi toleransi antar umat beragama, yaitu himbauan yang dilakukan
Sunan Kudus kepada umat Islam agar tidak menyembelih sapi. Karena sapi dianggap
sebagai hewan yang disucikan oleh agam Hindu, sehingga dengan menyembelihnya dapat
memberi luka batin kepada umat beragama Hindu.

Dengan diberikannya tiga dasar di atas, Q.S. al-Mumtahanah/60:8, Hadis al-Bukhari
nomor 4330, Hadis al-Bukhari nomor 1228, dan contoh lokal dari sepenggal kisah Sunan
Kudus, buku ajar ini secara eksplisit telah memberikan pengajaran berupa teori praktik
toleransi antar umat beragama. Q.S. al-Mumtahanah/60:8 yang memberikan penegasan
tidak ada pelarangan berbuat baik dan berlaku adil kepada lintas agama dengan ketentuan
orang itu tidak tidak melakukan pengusiran (kepada kaum muslim) dari tempat tinggalnya.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai-nilai wasathiyah-tasaninb
telah disampaikan secara konkrit baik ranah teoretis ataupun pragmatis dalam kehidupan
schari-hari. Namun, dalam praktiknya belum menyajikan toleransi internal muslim dari
perbedaan wshuliyah, seperti halnya perbedaan ushuliyah yang tetjadi pada sunni-syiah yang
menyebabkan terjadinya konflik hingga kekerasan. Sunni-syiah masih membutuhkan
kerangka teologis yang dapat merekonsiliasi keduanya hingga mendorong terjadinya
persaudaraan dan persatuan keduanya.

Hasil analisa evaluasi wasathiyah nilai fasamuh dalam buku ajar mater toleransi belum
dapat meng-counter perbedaan ushuliyah dalam internal Muslim, yang dengannya masih
terdapat rentannya terjadi konflik antar keduanya. Materi ajar belum mampu menjawab
pluralitas mazhab Islam kontemporer. Sehingga, diperlukan materi ajar wasathiyah-tasamuh
yang lebih luas dan mendalam sehingga tujuan kurikulum untuk dapat bersikap moderat
dan menegakkan uwkhuwah basyariah, ukhuwah islamiyah, ukbuwabh wathaniyah betul-betul dapat
terrealisasi dalam kehidupan nyata.

Saran untuk peneliti berikutnya. Penelitian ini masih bersifat general, belum
menemukan secara spesifik konstruksi nilai wasathiyah-tasamub dalam materi ajar PAI SMA.
Sehingga, masih membutuhkan penelitian lanjutan untuk merumuskan materi bahan ajar
secara spesifik sechingga dapat menjawab persoalan pluralitas mazhab internal Islam
kontemporer khususnya di Indonesia.

Saran untuk penyusun buku ajar. Buku ajar sebagaimana hasil evaluasi dan
konstruksi, masih membutuhkan materi ajar yang secara spesifik belum mampu menjawab
tantangan kontemporer. Sehingga, perlu perluasan dan pendalaman materi hingga dapat
meng-counter pluralitas mazhab internal Islam kontemporer khususnya di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, D., & Shunhaji, A. (2021). Moderasi Islam Ala Gus Mus. Dalam Y. N. P. L
Publishing (Ed.), Sustainability (Switzerland) (Vol. 1, Nomor 1).

Amal, M. K., & Shodiq, A. F. (2021). Konflik Sunni-Syi’ah di Indonesia Kontemporer:
Polarisasi, Diskriminasi dan Kekerasan Agama. Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan
Humaniora, 5(2), 208-237. https://doi.org/10.35719/ISLAMIKAINSIDE.V512.107

Arif, M. K. (2020). Moderasi Islam: Telaah Komprehensif Pemikiran Wasathiyah Islam
Perspektif Al-Quran dan As Sunnah Menuju Islam Rahmatan Lil Alamin. Dalam
Tkads. Tkadi.

1007



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

Arifin, N. F. (2023). Interaksi Sosial Syiah dan Sunni di Jember 2000-2023. Sandhyakala:
Jurnal Pendidikan Sejarab, Sosial dan Budaya, 4(2), 41-506.
https://doi.org/10.31537/SANDHYAKALA.V412.1323

Aziz, A., & Anam, K. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam. Dalam
Direktorat  Jenderal Pendidikan Islam  Kementerian Agama Rl. Direktorat Jenderal
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI.

Aziz, M., Solikhudin, M., & Awwaliyah, N. M. (2021). Dari Moderasi Beragama Hingga
Rekonstruksi Fikih: Sebuab Refleksi Akademisi di Indonesia. Madza Media.

Derung, T. N, Resi, H., & X, I. P. (2023). Toleransi dalam Bingkai Moderasi Beragama:
Sebuah Studi Kasus pada Kampung Moderasi di Malang Selatan. Kurios: Jurnal Teologi
dan Pendidikan Agama Kristen), 9(1), 52—62. https://doi.org/10.30995/KUR.V9I1.723

Dhomiri, A., Junedi, & Nursikin, M. (2023). Konsep Dasar dan Peranan serta Fungsi
Kurikulum dalam Pendidikan. Kbatulistiwa: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora, 3(1),
118-128. https://doi.org/10.55606/ KHATULISTIWA.V311.972

Febriani, N. N., Hidayatullah, M. R., & Thobroni, A. Y. (2025). Kurikulum Pendidikan
Islam sebagai Pedoman Pembelajaran dalam Membentuk Karakter Religius
Perspektif Al-Qur'an dan Hadits. Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 683—692.
https://doi.org/10.61104/ITHSAN.V313.1420

Goliah, M., Jannah, M., & Nulhakim, L. (2022). Komponen Kurikulum Pembelajaran
Khususnya Pada Muatan 5 Bidang Studi Utama di SD. Jurnal Pendidikan dan Konseling
(JPDK), 4(6), 11445-11453. https://doi.org/10.31004/JPDK.V416.10273

Hamid, A. (2025). Pluralisme: Tantangan dan Peluang dalam Proses Dakwah Islam
Kontemporer. Ma’had Aly: Journal of Islamic Studies, 3(2), 1-17.

Hasanah, A., & Rohimabh, S. (2025). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Buku Teks Al-
Qur’an Hadits Kelas XI Terbitan Kemenag RI Tahun 2020. Jurnal 1lmiah Religiosity
Entity Humanity (JIREH), 6(2), 353-365. https://doi.org/10.37364 /jireh.v6i2.324

Huda, A. N., & Rahim, H. (2023). Pendidikan Toleransi Mazhab Sunni dan Syiah di
Perguruan Tinggi Islam. [-PAIL: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(1), 2023.
https://doi.org/10.18860/JPAL.V1011.19819

Imran, I., Syamsiyatun, S., & Sofjan, D. (2023). Conversion Within Islam: Becoming Shia in
Majority Sunni in Indonesia. Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJ11S),
6(1), 1-26. https://doi.org/10.20885/1J1IS.VOL.6.ISS1.ART1

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi
Kerukunan.  Jurnal — llmiah  Sosiologi  Agama  ([ISA),  1(1),  109-127.
https://doi.org/10.30829/JISA.V111.1784

Kadi, T. (2023). Dinamika Pendidikan Agama Islam dalam Pengarusutamaan Islam Wasathiyah.
Klik Media.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2016). Peraturan Menteri Pendidikan  dan
Kebudayaan RI No. 21 Tahun 2016 Tentang Standar Isi Pendidikan Dasar dan Menengah.
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.

Khifdliyah, A., & Rokhimah, A. (2025). Komponen dan Fungsi Kurikulum Pendidikan
Agama Islam dalam Perspektif Kurikulum Merdeka. Kariman: Jurnal Pendidikan
Keislaman, 13(1), 103-112.
https://doi.otg/https://doi.org/10.52185/kariman.v13i1.704

Kusnandar, V. B. (2022). Sebanyak 86,93 % Penduduk Indonesia Beragama Islam pada 31
Desember 2021. databoks. katadata.co.id, 1.

1008



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/e158869f40c2acf/sebanyak-
8693-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-31-desember-2021

Maulida. (2021). Ayat-Ayat Al-Qur’an tentang Kurikulum. Bidayah: Studi Imu-Llmn Keislaman,
12(1), 192-204. https://doi.org/10.47498 /BIDAYAH.V1212.637

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Dalam PT Remaja Rosdakarya
(Revisi). PT Remaja Rosdakarya.

Muh Nasir, T., Hasanah, A., & Hasbiyallah. (2022). Komponen-komponen Kurikulum
Sekolah Menengah Pertama. Jurnal Inovatif Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 121-130.
https://doi.org/10.38073/JIMPI1.V112.650

Mujtahidin, Mahmud, & Nurtamam, M. E. (2017). Peran Nilai Budaya dalam Membentuk
Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura: Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di
Desa Karanggayam Kecamatan Omben Kabupaten Sampang — Madura. Jurnal
Pamator: Jurnal Limiah Universitas Trunojoyo, 10(2), 122-127.
https://doi.org/10.21107/pamator.v10i2.4146

Muslim, B. (2022). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Bukn Ajar Al-Qur'an Hadits di
Madrasah Aliyah. Bandar Publishing.

Nahrawi, A. A., Gayo, N. F. A,, Sihan, M., Fakhruddin, A., Amak, B., Supriyatno, T., &
Shahab, A. N. (2020). Peran MUI dalam Praktik Washathiyyatul Isiam di Indonesia. Q-
Media.

Novita, A., Gusmanita, A., Yanti, M. R., Indah, S. S.,; & Rifmasari, Y. (2025). Peran
Administrasi Kurikulum dalam Mengoptimalkan Pembelajaran. CARONG: Jurnal
Pendidikan, Sosial dan Humaniora, 2(1), 98-100. https://doi.org/10.62710/0SFFDH27

Nuzul, D. A. A. (2023). Kurikulum Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadits Tarbawi. J-
STAF: Stiddig, Tabligh, Amanah, Fathonah, 2(1), 30-43.
https://doi.org/10.62515/STAF.V211.176

Rahman, Abd., & Nugroho, H. (2021). Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti untuk
SMA/SMK Kelas XI. Pusat Perbukuan.

Salamudin, C., & Nuralamin, F. (2024). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Materi PAI
dan Budi Pekerti Fase E Kurikulum Merdeka. Masagi: Jurnal Pendidikan Agama Islam,
3(1), 37-47. https://doi.org/10.37968 /MASAGL.V3I1.669

Samsu. (2017). Metode Penelitian: Teori dan Aplikasi Penelitian Kualitatif, Kuantitatif,
Mixed Methods, serta Research & Development. Dalam Pusat Studi Agama dan
Kemasyarakatan (PUSAKA). Pusat Studi Agama dan Kemasyarakatan (PUSAKA)
Jambi.

Sukardi, M. (2018). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya. Dalam
PT Bumi Aksara (Revisi).

Sukmadinata, N. S. (2019). Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktik. Dalam PT Remaja
Rosdakarya.

Sukmawati, H. (2021). Komponen-komponen Kurikulum dalam Sistem Pembelajaran. Ash-
Shababah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 7(1), 62-70.
https://doi.org/10.59638/ASH.V711.403

Tamsir, T. (2018). Membangun Toleransi di Sekolah: Sebuah Eksplorasi Nilai-Nilai
Pendidikan Toleransi. Toleransi: Media Komunikasi Umat Beragama, 10(1), 68-82.
https://doi.org/10.24014/TRS.V1011.5721

Zahrah, A., Nurhadillah Rizki, 1., Harahap, K., Yolanda, N., & Syekh Abdul Halim Hasan
Binjai, 1. (2024). Islamic Education and Moderation: Islamic Religious Education

1009



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evalnasi Pendidikan
Volume 6 Nomor 4 Tabun 2025

https:/ | afekesi.id/ jurnat/ indexc.php/ afekesi
e-ISSN: 2745-9985

Curriculum as a Tool for Social Transformation. Journal of Contemporary Gender and
Child S tudies, 3(2), 195-203. https://doi.org/10.61253/JCGCS.V312.281

Zahro, U., & Nursikin, Mukh. (2024). Tawassuth dalam Konteks Pendidikan Islam
Wasathiyah: Menuju Masyarakat yang Seimbang dan Toleran. Afeksz: Jurnal Penelitian
dan Evalnasi Pendidikan, 5(1), 60-71. https://doi.org/10.35672/ AFEKSL.V511.214

Zuhdi, M. (2018). Challenging Moderate Muslims: Indonesia’s Muslim Schools in the Midst
of Religious Conservatism. Religions, 9(10), 310-325.
https://doi.org/10.3390/REL9100310

Zulkifli. (2023). The Dynamics of Sunni-Shia Integration in Indonesia: A Structural-
Functional Perspective. Ljoresh: Indonesian Journal of Religion Spirituality and Humanity,
2(2), 136-157. https://doi.org/10.18326/IJORESH.V212.136-157

1010



