
Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

998 

Evaluasi Islam Wasathiyah dalam Kurikulum Pendidikan Islam 
(Analisis Buku Ajar PAI Kelas XI) 

 
Narko, Mukh Nursikin 

UIN Salatiga, Indonesia 
Email: magelangnarko@gmail.com, ayahnursikin@gmail.com  

 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi Islam wasathiyah dimensi tasamuh dalam 
kurikulum pendidikan Islam. Dengan cara menganalisis Islam wasathiyah dimensi tasamuh 
pada materi buku ajar Pendidikan Agama Islam keluaran Kementerian Agama (Kemenag) 
RI. Metode kualitatif dengan pendekatan library research digunakan dalam penelitian ini. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai wasathiyah-tasamuh telah disampaikan secara 
konkrit baik ranah teoretis ataupun pragmatis dalam kehidupan sehari-hari. Namun, dalam 
praktiknya belum menyajikan toleransi internal muslim dari perbedaan ushuliyah, seperti 
halnya perbedaan ushuliyah yang terjadi pada sunni-syiah yang menyebabkan terjadinya 
konflik hingga kekerasan. Materi ajar belum mampu menjawab pluralitas mazhab Islam 
kontemporer. Sunni-syiah masih membutuhkan kerangka teologis yang dapat 
merekonsiliasi keduanya hingga mendorong terjadinya persaudaraan dan persatuan. 
Diperlukan materi ajar wasathiyah-tasamuh yang lebih luas dan mendalam sehingga tujuan 
kurikulum untuk dapat bersikap moderat dan menegakkan ukhuwah basyariah, ukhuwah 
islamiyah, ukhuwah wathaniyah betul-betul dapat terrealisasi dalam kehidupan nyata. 
Kata kunci: Evaluasi Islam Wasathiyah, Kurikulum Pendidikan Islam, Buku Ajar PAI 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia sebagai negara dengan masyarakat yang majemuk. Kemajemukan ini bukan 
saja pada suku dan budaya, tetapi juga pada ranah keyakinan teologi (Hamid, 2025, hlm. 4). 
Islam sebagai agama mayoritas penduduk Indonesia (Kusnandar, 2022), di dalamnya masih 
diwarnai dengan ketegangan dan konflik internal lintas mazhab (Zulkifli, 2023, hlm. 137). 
Menurut Amal dan Shodiq, konflik dan kekerasan sektarian mazhab minoritas dan 
mainstream telah mendominasi hubungan intra-Muslim (Amal & Shodiq, 2021, hlm. 210). 
Seperti pembakaran puluhan rumah warga Syiah oleh Sunni hingga mengakibatkan jatuhnya 
korban jiwa pengikut Syiah di Sampang, Madura pada 2012 (Mujtahidin dkk., 2017, hlm. 
124). 

Arifin menyebutkan konflik Sunni-Syiah di Sampang tersebut disebabkan karena 
sikap eksklusivisme pemeluk agama terhadap ajarannya (Arifin, 2023, hlm. 42). Sementara, 
Huda dan Rahim menyebut munculnya konflik di tengah-tengah perbedaan seringkali 
disebabkan karena sikap fanatisme agama yang berselubung pada ideologi “paripurna” 
sebagai legitimasi (Huda & Rahim, 2023, hlm. 34). Dalam artian, demi menjaga eksistensi 
dan dominasi kelompok atau golongan, seseorang cenderung gemar mengatasnamakan 
keyakinan beserta dalil-dalil favoritnya sebagai landasan propaganda (Irfan, 2018, hlm. 122). 
Memang, hubungan Sunni-Syiah sepanjang sejarahnya sangat sulit lepas dari kontestasi 
politik dalam merebut makna Islam, terutama sejak revolusi Islam Iran di bawah komando 
Ayatollah Ruhollah Khomeini pada tahun 1979 (Imran dkk., 2023, hlm. 3). 

Permasalahan di atas menunjukkan belum berhasilnya Pendidikan Agama Islam 
dalam mewujudkan Muslim yang moderat. Diperlukan kerangka teologis yang dapat 
merekonsiliasi dan mendorong persaudaraan antar entitas Muslim dengan madzhab yang 

mailto:magelangnarko@gmail.com
mailto:ayahnursikin@gmail.com


Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

999 

berbeda. Sehingga menjadi Muslim moderat yang mampu beradaptasi terhadap pluralitas, 
termasuk pluralitas mazhab (Zuhdi, 2018, hlm. 2–4). 

Dalam konteks pendidikan Islam, kurikulum menjadi pemeran utama dalam 
mendorong perubahan sosial dan menumbuhkan masyarakat yang inklusif, 
berkeseimbangan, dan hidup selaras dengan pluralitas (Zahrah dkk., 2024, hlm. 195). 
Sebagaimana dalam komponen tujuan kurikulum, Pendidikan Agama Islam bertujuan 
untuk melahirkan peserta didik yang berperilaku moderat (wasathiyah) dan menjunjung 
tinggi persatuan sehingga dapat menguatkan persaudaraan, baik persaudaraan sesama 
manusia (ukhuwah basyariyah), persaudaraan sesama agama (ukhuwah islamiyah), dan 
persaudaraan sebangsa dan negara (ukhuwah wathaniyah) (Goliah dkk., 2022, hlm. 11447).  

Tujuan tersebut termanifestasi dalam isi kurikulum atau materi pelajaran yang harus 
dikuasai oleh peserta didik (Khifdliyah & Rokhimah, 2025, hlm. 106). Dengan demikian, 
materi pelajaran menjadi hal yang sangat esensial dalam kurikulum, karena akan 
menentukan tercapai dan tidaknya tujuan PAI sebagaimana yang dikehendaki kurikulum. 
Penyusunan materi pelajaran menyesuaikan tujuan kurikulum dengan menginsersi dinamika 
sosial yang berkembang di masyarakat. 

Atas dasar argumen tersebut, penelitian ini berupaya untuk mengevaluasi Islam 
Wasathiyah dimensi tasamuh dalam buku ajar Pendidikan Agama Islam, sehingga dapat 
diketahui sejauh mana materi tasamuh dalam buku ajar PAI dapat menjawab persoalan 
realita kemajemukan teologis Islam. 

METODE 

 Penelitian ini berupaya untuk mengevaluasi Islam wasathiyah dimensi tasamuh dalam 
materi ajar Pendidikan Agama Islam. Hasil dari analisis evaluasi dilaporkan dalam bentuk 
deskriptif naratif. Adapun sumber dan jenis data pada penelitian ini menggunakan sumber 
data primer yaitu buku Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti untuk SMA/SMK Kelas XI 
terbitan Pusat Perbukuan tahun 2021 dari Kementerian Agama (Kemenag). Sedangkan 
sumber data sekunder berupa jurnal-jurnal ilmiah yang relevan dengan tema. Dengan 
demikian, penelitian ini menggunakan kerangka penelitian kualitatif dengan pendekatan 
studi pustaka (library research) (Moleong, 2019, hlm. 4; Sukardi, 2018, hlm. 33). 

Model analisis dalam penelitian ini adalah analisis Miles dan Huberman. Menurut 
Miles dan Huberman, analisis data kualitatif adalah bersifat mengalir (Flow Chart Analysis), 
di mana dalam pelaksanaannya terdiri dari tiga aktivitas yaitu reduksi data (penyederhanaan 
data), penyajian data (display data), dan penarikan kesimpulan (verivication/conclusion) (Samsu, 
2017, hlm. 105). 

Langkah pertama yang dilakukan peneliti dalam penelitian ini adalah pengumpulan 
data dari sumber data primer dan sekunder, kemudian mengklasifikasikan data berdasarkan 
kategori tertentu, dan terakhir menganalisis data. Tekhnik analisis yang digunakan adalah 
analisis isi (content analisys), yaitu analisis untuk memaknai data, mengintrerpretasi data, dan 
relevansinya Islam wasathiyah dimensi tasamuh internal Muslim (Hasanah & Rohimah, 2025, 
hlm. 356). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Wasathiyah Islam 

Konsep Islam wasathiyah tidak dapat dikategorikan sebagai produk ijtihad 
kontemporer yang muncul pada abad ke-21 Masehi atau abad ke-14 Hijriyah. Sebaliknya, 
prinsip wasathiyah telah menjadi bagian integral dari ajaran Islam sejak awal pewahyuan dan 
kehadiran Islam di muka bumi lebih dari 1400 tahun yang lalu. Keberadaan nilai ini dapat 
ditelusuri melalui pemahaman tekstual terhadap nash-nash keislaman yang autentik, serta 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1000 

melalui keteladanan hidup Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, para sahabat, dan generasi salaf al-shalih 
yang merepresentasikan praktik Islam yang murni dan seimbang (Arif, 2020, hlm. 10). 

Secara etimologis, istilah “wasathiyah” berasal dari kata dasar al-wasathu, bentuk isim 
masdar dari fi’il wasatha, yang berarti “tengah-tengah” atau “pertengahan”. Ketika 
ditambahkan ya’ an-nisbah, terbentuklah kata al-wasathiy atau al-wasathiyyah yang bermakna 
sesuatu yang berada di posisi tengah antara dua kutub ekstrem. Dalam Kamus al-Tarbiyyah, 
misalnya, istilah thabaqah al-wasathiy diterjemahkan sebagai “kelas menengah”, yang 
menunjukkan posisi moderat dalam struktur sosial. Sedangkan dari sisi terminologi, Ibnu 
‘Asyur mendefinisikan wasathiyyah sebagai nilai dasar dalam Islam yang dibangun atas 
prinsip pemikiran yang lurus, seimbang, dan tidak berlebihan dalam segala hal. Pandangan 
ini diperkuat oleh Khaled Abou El Fadl yang menegaskan bahwa wasathiyyah 
mencerminkan pendekatan jalan tengah yang menolak ekstremisme, baik dalam bentuk 
konservatisme yang rigid maupun liberalisme yang berlebihan (Nahrawi dkk., 2020, hlm. 
11). 

Landasan normatif konsep wasathiyyah dapat ditemukan dalam Al-Qur’an, 
khususnya dalam Surah Al-Baqarah ayat 143. Ayat ini menegaskan bahwa umat Islam 
dijadikan sebagai “ummatan wasathan” atau umat pertengahan, yang memiliki tanggung jawab 
kesaksian atas umat manusia. Istilah wasathiyyah dalam konteks ini mengandung makna 
keadilan (‘adalah), keunggulan (khiyar), dan keseimbangan. Dengan demikian, wasathiyyah 
bukan sekadar posisi tengah secara geografis atau sosial, melainkan mencerminkan prinsip 
keadilan proporsional dalam seluruh aspek kehidupan. Dalam konteks kontemporer, 
tantangan utama umat Islam adalah ketidakmampuan dalam mengelola perbedaan pendapat 
secara konstruktif, yang menjadi salah satu indikator lemahnya internalisasi nilai 
wasathiyyah (Muslim, 2022, hlm. 12). 

Dalam ranah linguistik, istilah wasathiyyah memiliki padanan dalam bahasa Inggris 
yaitu moderation, yang kemudian diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi “moderat” 
atau “moderasi”. Menurut The American Heritage Dictionary, moderation sebagai nomina 
berarti pengurangan intensitas atau ekstremitas, serta kemampuan bertindak sebagai 
penengah. Sementara sebagai adjektiva, moderate merujuk pada sikap yang berada dalam 
batas kewajaran, tidak ekstrem, dan cenderung tenang serta seimbang. Istilah ini juga 
digunakan untuk menggambarkan posisi yang menolak pandangan radikal, baik dalam 
konteks politik maupun agama (A. Aziz & Anam, 2021, hlm. 17). 

Yusuf al-Qaradawi menambahkan bahwa istilah wasathiyyah dapat disinonimkan 
dengan tawazun (keseimbangan), yang mengacu pada kemampuan untuk bersikap adil dan 
proporsional antara dua aspek yang berlawanan. Dalam pandangannya, dominasi salah satu 
aspek secara berlebihan dapat menghilangkan hak dan pengaruh aspek lainnya, sehingga 
keseimbangan menjadi prinsip utama dalam menjaga keadilan sosial dan spiritual (Muslim, 
2022, hlm. 12). 

Quraish Shihab dalam karyanya “Wasathiyah: Wawasan Islam tentang Moderasi 
Beragama” merumuskan bahwa hakikat moderasi terletak pada kemampuan 
menyeimbangkan antara urusan duniawi dan ukhrawi, dengan mempertimbangkan kondisi 
objektif serta petunjuk normatif Islam. Azyumardi Azra menegaskan bahwa aktualisasi 
Islam wasathiyah di Indonesia harus berakar pada realitas empiris, historis, sosiologis, dan 
kultural masyarakat, bukan semata-mata pada tataran doktrinal atau normatif (M. Aziz dkk., 
2021, hlm. 48). 

Secara sosiologis, gagasan Islam moderat memperoleh respons positif dari 
masyarakat karena menawarkan alternatif terhadap polarisasi pemahaman keagamaan yang 
ekstrem. Islam moderat dipandang sebagai ajaran yang inklusif, adaptif, dan mampu 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1001 

menjawab kebutuhan masyarakat akan kehidupan yang harmonis dan damai. Ideologi ini 
menekankan pentingnya pemahaman agama yang komprehensif, baik dalam penafsiran 
teks-teks suci maupun dalam praksis sosial, sehingga mampu menghindari pendekatan 
tekstual yang rigid (Ahmad & Shunhaji, 2021, hlm. 33). 

Secara umum, Islam wasathiyah dapat dipahami sebagai bentuk ajaran Islam yang 
fleksibel, kontekstual, dan dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Nilai-nilai 
wasathiyah mendorong terciptanya sikap saling menghargai perbedaan, memperkuat kohesi 
sosial, dan menghindari fanatisme yang berpotensi menimbulkan konflik. Dengan 
demikian, Islam wasathiyah menjadi fondasi penting dalam membangun kehidupan 
beragama yang rukun, damai, dan sejahtera. 

Dalam konteks praksis keagamaan, Kadi mengidentifikasi sepuluh prinsip Islam 
wasathiyah yang menjadi indikator moderasi dalam beragama (Kadi, 2023, hlm. 70): a) 

Tawassuṭh (Moderasi): Menghindari sikap ifrāṭ (berlebihan) dan tafrīṭ (pengabaian) dalam 
memahami dan mengamalkan ajaran agama; b) Tawāzun (Keseimbangan): Menjaga 
keseimbangan antara aspek spiritual dan duniawi, serta membedakan secara proporsional 

antara penyimpangan (inhirāf) dan perbedaan (ikhtilāf); c) Iʿtidāl (Keadilan Proporsional): 
Menegakkan keadilan dengan menempatkan hak dan kewajiban secara seimbang; d) 

Tasāmuḥ (Toleransi): Menghormati perbedaan dalam keyakinan, budaya, dan pandangan 
hidup, baik intra maupun antaragama; e) Musāwah (Kesetaraan): Menolak diskriminasi 
berdasarkan latar belakang etnis, agama, atau status sosial; f) Syūrā (Musyawarah): 
Mengedepankan dialog dan konsensus dalam penyelesaian masalah, dengan orientasi pada 

kemaslahatan bersama; g) Iṣlāḥ (Reformasi): Mendorong perubahan sosial yang konstruktif 

dengan prinsip al-muḥāfaẓah ʿalā al-qadīm al-ṣāliḥ wa al-akhdh bi al-jadīd al-aṣlaḥ, yakni 
mempertahankan tradisi lama yang relevan dan mengadopsi inovasi yang lebih maslahat; h) 
Aulawiyyah (Prioritas): Menentukan skala prioritas dalam pengambilan keputusan 

berdasarkan urgensi dan dampak kemaslahatan; i) Taṭawwur wa Ibtikār (Dinamis dan 
Inovatif): Responsif terhadap perubahan zaman dan terbuka terhadap inovasi demi 

kemajuan umat; j) Taḥaḍḍur (Peradaban dan Etika): Menanamkan nilai-nilai akhlak mulia 
dan integritas sebagai fondasi peradaban Islam yang unggul. 

Salah satu aspek penting dalam prinsip tasāmuḥ adalah penguatan ukhuwah atau 
persaudaraan lintas identitas. Terdapat tiga bentuk ukhuwah yang menjadi pilar toleransi 
dalam Islam wasathiyah (Muslim, 2022, hlm. 27): 

Ukhuwah Islāmiyyah. Merujuk pada solidaritas internal umat Islam yang didasarkan 
pada ikatan akidah. Prinsip ini menekankan pentingnya kesatuan umat meskipun terdapat 
perbedaan bahasa, ras, dan budaya. Ikatan ini bersifat transnasional dan transkultural, serta 
menjadi fondasi bagi terbentuknya masyarakat Muslim yang ideal. 

Ukhuwah Insāniyyah. Mengacu pada persaudaraan universal antarumat manusia yang 

bersumber dari kesamaan asal-usul penciptaan, yakni dari Nabi Ādam dan Ḥawwāʾ. Prinsip 
ini menegaskan larangan terhadap tindakan merendahkan, mencemooh, atau memberi label 
negatif kepada sesama manusia, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an. Ukhuwah ini 
menjadi dasar etika sosial dalam interaksi lintas agama dan budaya. 

Ukhuwah Waṭaniyyah. Menekankan pentingnya membangun solidaritas kebangsaan di 
antara warga negara yang tinggal dalam satu wilayah atau tanah air yang sama. Prinsip ini 
menuntut umat Islam untuk menjalin hubungan harmonis dengan seluruh elemen bangsa, 
tanpa memandang latar belakang agama atau etnis. Dalam konteks Indonesia, ukhuwah 

waṭaniyyah menjadi landasan penting dalam mengimplementasikan Islam wasathiyah secara 
kontekstual (Muslim, 2022, hlm. 27). 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1002 

Berdasarkan prinsip-prinsip tersebut, dapat disimpulkan bahwa Islam wasathiyah 
menawarkan kerangka normatif dan praksis yang mendukung terwujudnya Islam sebagai 
rahmatan li al-‘ālamīn. Dalam konteks pendidikan Islam, internalisasi nilai-nilai wasathiyah 
berperan strategis dalam membentuk masyarakat yang inklusif, toleran, dan damai. 
Pendidikan Islam yang berorientasi pada wasathiyah tidak hanya membentuk individu yang 
taat secara ritual, tetapi juga membangun kesadaran sosial untuk menghargai perbedaan dan 
memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat multikultural. 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam 

Secara etimologi, istilah kurikulum pertama kali ditemukan dalam kamus Webster 
pada tahun 1986, berasal dari bahasa Yunani, curir yang berarti pelari dan curere yang berarti 
jarak yang harus ditempuh oleh pelari dari tempat berpacu hingga finish (Nuzul, 2023, hlm. 
31). Pengertian ini terus berkembang hingga tahun 1955 digunakan dalam dunia pendidikan 
dan didefinisikan sebagai seperangkat kegiatan atau materi yang harus dilalui atau dikuasai 
peserta didik (Nuzul, 2023, hlm. 31). Secara terminologi, Sukmadinata mendefinisikan 
kurikulum ke dalam dua pengertian. Pertama, sejumlah mata pelajaran yang harus dipelajari 
peserta didik untuk memperoleh ijazah. Kedua, sejumlah mata pelajaran yang ditawarkan 
oleh lembaga pendidikan (Sukmadinata, 2019, hlm. 4–5). Pengertian secara lebih luas 
diungkapkan oleh Zakiah Darajat, kurikulum adalah program terencana yang harus 
dilaksanakan untuk mencapai tujuan pendidikan (Nuzul, 2023, hlm. 32). 

Dalam Islam, kurikulum populer dengan istilah manhaj al-dirasah, yaitu jalan terang 
yang harus dilewati manusia dalam segala aspek kehidupan. Manhaj, sebagai jalan terang 
benderang yang harus dilewati oleh guru dan murid menuju pengembangan adab, 
intelektual, dan keterampilan (Maulida, 2021, hlm. 194). Dengan kata lain, manhaj adalah 
pedoman hidup menuju pembentukan manusia yang bertakwa dan berbudi mulia (Febriani 
dkk., 2025, hlm. 685). 

Dalam perencanaan program pendidikan, integrasi dan konsistensi antar komponen 
kurikulum merupakan prinsip dasar yang tidak dapat diabaikan. Setiap elemen kurikulum 
harus saling mendukung dan tidak saling bertentangan agar tercipta keselarasan sistemik 
dalam implementasinya. Komponen-komponen utama yang dimaksud mencakup tujuan, 
isi, strategi atau metode, serta evaluasi (Dhomiri dkk., 2023, hlm. 121). Di antara 
komponen tersebut, tujuan kurikulum menempati posisi sentral dan bersifat determinatif 
dalam struktur kurikulum. Tujuan tidak hanya mencerminkan hasil akhir yang diharapkan 
dari proses pendidikan, tetapi juga menjadi acuan normatif dalam merancang seluruh aspek 
pembelajaran. Dengan demikian, kejelasan dan ketegasan dalam merumuskan tujuan akan 
mempermudah perancang kurikulum dalam menyusun pola pembelajaran yang relevan dan 
terarah (Sukmawati, 2021, hlm. 64). 

Landasan normatif mengenai tujuan pendidikan nasional sebagaimana tertuang dalam 
Permendikbud No. 69 Tahun 2013 menegaskan bahwa pendidikan bertujuan membentuk 
warga negara Indonesia yang beriman, produktif, kreatif, inovatif, empatik, serta memiliki 
kompetensi untuk berkontribusi dalam kehidupan sosial, kebangsaan, kenegaraan, dan 
peradaban global (Goliah dkk., 2022, hlm. 11446). Rumusan ini menunjukkan bahwa tujuan 
pendidikan tidak hanya bersifat individualistik, tetapi juga mengandung dimensi sosial dan 
transnasional yang menuntut integrasi nilai-nilai spiritual, intelektual, dan keterampilan abad 
ke-21. 

Komponen isi atau materi kurikulum berfungsi sebagai wahana untuk merealisasikan 
tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. Isi kurikulum mencakup seperangkat pengalaman 
belajar yang dirancang secara sistematis agar dapat dikuasai oleh peserta didik. Materi 
tersebut terwujud dalam bentuk mata pelajaran dan substansi pembelajaran yang disusun 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1003 

berdasarkan relevansi dengan kebutuhan peserta didik dan tuntutan zaman (Sukmawati, 
2021, hlm. 67). Dengan demikian, pemilihan dan pengorganisasian isi harus 
mempertimbangkan keterkaitan logis dengan tujuan serta kesesuaiannya dengan 
karakteristik peserta didik. 

Komponen strategi atau metode pembelajaran memiliki peran strategis dalam tahap 
implementasi kurikulum. Strategi dipahami sebagai kerangka konseptual yang diwujudkan 
melalui serangkaian aktivitas terstruktur untuk mencapai sasaran pendidikan yang telah 
dirumuskan. Sementara itu, metode merujuk pada prosedur operasional yang digunakan 
untuk mengaktualisasikan strategi tersebut dalam praktik pembelajaran. Keduanya saling 
melengkapi dalam memastikan bahwa proses pembelajaran berlangsung secara efektif dan 
efisien (Muh Nasir dkk., 2022, hlm. 125–126). 

Komponen evaluasi berfungsi sebagai instrumen untuk menilai efektivitas 
pencapaian tujuan pembelajaran. Evaluasi tidak hanya berperan dalam mengukur hasil 
belajar peserta didik, tetapi juga menyediakan data yang bersifat longitudinal dan 
komprehensif mengenai perkembangan dan capaian pembelajaran. Selain itu, evaluasi 
memungkinkan identifikasi terhadap faktor-faktor pendukung maupun penghambat dalam 
proses pembelajaran, sehingga dapat dijadikan dasar untuk perbaikan berkelanjutan dalam 
perencanaan dan pelaksanaan pendidikan (Novita dkk., 2025, hlm. 102). 

Evaluasi Islam Wasathiyah 

Berdasarkan Keputusan Bersama Tiga Menteri tentang Pendidikan Islam tahun 1975, 
isi kurikulum pendidikan Islam pada lembaga pendidikan di bawah naungan Kementerian 
Agama (Kemenag), seperti Madrasah dibagi menjadi lima mata pelajaran: Al-Quran-Hadis, 
Akidah Akhlak, Fiqih, sejarah Kebudayaan Islam, dan bahasa Arab. Pembagian ini dimulai 
pada tahun 1976 ketika pemerintah memperkenalkan kurikulum Madrasah resmi pertama. 
Mata pelajaran ini wajib diikuti oleh siswa mulai dari Madrasah Ibtidaiyah (setara sekolah 
dasar) hingga Madrasah Aliyah (setara sekolah menengah atas). Peraturan terbaru mengenai 
kurikulum Madrasah adalah Keputusan Menteri Agama No. 165 tahun 2014 tentang 
Kurikulum Mata Pelajaran Pendidikan Islam di Madrasah Tahun 2013 (Zuhdi, 2018, hlm. 
5). 

Hal ini berbeda dengan lembaga pendidikan di bawah naungan Kementerian 
Pendidikan Dasar dan Menengah (Kemendikdasmen). Pendidikan Islam dipadatkan 
menjadi satu mata pelajaran yaitu Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti. Keputusan 
Menteri Pendidikan Nomor 21 Tahun 2016 menstandarisasi isi kurikulum untuk semua 
mata pelajaran dan untuk semua jenjang pendidikan termasuk pendidikan agama. Standar 
ini secara eksplisit menyebutkan empat sub-bagian untuk isi pendidikan agama di sekolah 
umum, yaitu Al-Quran-Hadis, Akidah Akhlak, Fiqih, sejarah Kebudayaan Islam (Zuhdi, 
2018, hlm. 5). 

Perbedaan lain dari dua lembaga di atas adalah alokasi waktu. Pendidikan Islam di 
madrasah memperoleh alokasi waktu dua jam pelajaran tiap minggu tiap rumpun mata 
pelajaran Pendidikan Islam, sehingga dalam satu minggu alokasi waktu pendidikan Islam 
sepuluh jam pelajaran. Sedangkan di SMA mata pelajaran Pendidikan Agama Islam 
memperoleh alokasi waktu tiga jam tiap minggu (Kementerian Pendidikan dan 
Kebudayaan, 2016). 

Muatan materi Islam wasathiyah dimensi tasamuh terdapat pada buku ajar Pendidikan 
Agama Islam kelas XI bab enam dengan judul “Menguatkan Kerukunan melalui Toleransi 
dan Memelihara Kehidupan Manusia” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 175). Pada materi 
bab enam tersebut terdapat dua sisi utama, yaitu sisi toleransi dan sisi memelihara 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1004 

kehidupan sesama manusia. Materi diawali tadabbur dengan disuguhkan dua gambar, 
gambar 6.1 sebuah gambar dengan pakaian identitas berbagai keyakinan lintas agama 
dengan narasi “Menjaga persatuan meskipun berbeda agama dan aliran kepercayaan,” dan 
gambar 6.2 sebuah gambar dengan pakaian identitas berbagai suku dengan narasi 
“Masyarakat Indonesia terdiri dari berbagai suku” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 177–
178). Dilanjutkan dengan penyajian cerita kisa toleransi dalam lintas sejarah, dimana di 
dalamnya menceritakan kisah toleransi masa Nabi Saw dengan menggambarkan menyatuan 
multietnis dan multiteologi penduduk Madinah dengan Piagam Madinah. Kisah ‘adalah dan 
amanah Abu Bakar dan Umar, dimana Abu Bakar menjadi jatuh miskin pasca menjadi 
khalifah namun pantang menerima harta baitul maal dan lebih memilih berjualan di pasar 
untuk memenuhi kecukupan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 178). Dari dua sajian ini, 
materi sudah menunjukkan nilai-nilai wasathiyah yaitu ada pada dimensi tasamuh dan ta’adul. 
Akan tetapi, tasamuh yang disajikan masih interreligious, yaitu perbedaan keyakinan lintas 
agama, belum menunjukkan tasamauh intrareligious sebagaimana realita yang ada di 
Indonesia yang memiliki kemajemukan mazhab Islam (Hamid, 2025, hlm. 4). 

Materi utama wasathiyah tasamuh pada bab enam ini adalah Q.S. Yūnus/10: 40-41 dan 
H.R Ahmad. 

Q.S. Yūnus/10: 40-41 

 
َ
بِالْمُفْسِدِيْنَ اعَْلمَُ  وَرَبُّكَ  بهِٖٖۗ  يُؤْمِنُ  لََّّ  نْ  مَّ وَمِنْهُمْ  بهِٖ  يُّؤْمِنُ  نْ  مَّ انَْتمُْ  ۝٤٠ وَمِنْهُمْ  عَمَلُكمُْْۚ  وَلَكمُْ  عَمَلِيْ  ل ِيْ  فَقلُْ  كَذَّبُوْكَ  وَاِنْ 

ا تعَْمَلُوْنَ  مَّ ءٌ م ِ آ اعَْمَلُ وَانََا۠ برَِيْْۤ ـُٔوْنَ مِمَّ
 ۝٤ برَِيْْۤ

40. “Dan di antara mereka ada orang-orang yang beriman kepadanya (al-Qur’an), dan di 
antaranya ada (pula) orang-orang yang tidak beriman kepadanya. Sedangkan Tuhanmu lebih mengetahui 
tentang orang-orang yang berbuat kerusakan.” 

41. “Dan jika mereka (tetap) mendustakanmu (Muhammad), maka katakanlah, “Bagiku 
pekerjaanku dan bagimu pekerjaanmu. Kamu tidak bertanggung jawab terhadap apa yang aku kerjakan 
dan aku pun tidak bertanggung jawab terhadap apa yang kamu kerjakan” (Rahman & Nugroho, 
2021, hlm. 183). 

 

Dalam penjelasan tafsirnya, buku ajar ini menyajikan penjelasan dari Jalāluddin 
Muhammad bin Ahmad al-Mahali dan Jalāluddin ‘Abdurrahman bin Abu Bakar al-Suyuthi 
dalam Kitab Tafsir al-Jalalain, berkaitan dengan penduduk Makkah pasca Nabi Saw 
menyampaikan risalahnya terbagi menjadi dua golongan, yaitu golongan yang beriman 
kepada yang disampaikan Nabi Saw, dan golongan yang tidak mengimaninya. Mengutip 
pendapat mufassir Indonesia, M. Quraish Shihab, buku ajar ini menjelaskan kata waminhum 
adalah dua golongan kaum musyrikin pasca Nabi menyampaikan risalahnya. Golongan 
pertama, kaum musyrikin yang percaya kepadanya tetapi enggan untuk menerimanya karena 
kerasa kepala dan demi mempertahankan kedudukannya. Golongan kedua, kaum musyrikin 
yang secara lahir batin tidak mempercayainya dan enggan menerimanya karena hati mereka 
yang telah terkunci (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 184). 

Kata wa rabbuka a’lamu bi al-mufsidin, buku ajar ini memberi penjelasan dengan 
mengutip pendapat mufassir Ibn ‘Asyur yang mengatakan bahwa kalimat ini adalah 
peringatan bagi kaum musyrikin golongan kedua. Kemudian, terkait dengan respons kedua 
golongan kaum musyrikin pasca Nabi Saw menyampaikan risalahnya, buku ajar ini 
mengutip pendapat Ibn Katsir, bahwa respons kaum musyrikin adalah murni atas kehendak 
mereka, bukan Allah. Golongan yang percaya tapi enggan menerimanya adalah atas 
kehendak mereka, begitu pula dengan golongan yang secara lahir batin tidak percaya, itu 
pun atas kehendaknya. Artinya, tidak ada interfensi atau pemaksaan dari manapun dalam 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1005 

penerimaan risalah Nabi Saw. Karena pilihan respons mereka atas kehendak mereka 
sendiri, buku ini menutup penjelasannya dengan mengutip pendapat mufassir al-Maraghi, 
Allah akan memberi balasan kepada mereka (kaum musyrikin) atas kerusakan, kesyirikan, 
kezaliman, dan perbuatannya yang melampaui batas. Buku ini memberi pamungkas 
penjelasan dengan mengutip penjelasan al-Sya’rawi, berupa penegasan bahwa Nabi Saw 
dalam menyampaikan risalahnya, hanyalah sebatas menyampaikan kabar gembira dan 
peringatan bagi orang-orang yang beriman, bukan memaksakan keimanan mereka (Rahman 
& Nugroho, 2021, hlm. 184). 

Buku ajar ini juga memberi penjelasan keterkaitan Q.S. Yūnus/10: 40-41 dengan 
toleransi, yaitu terletak pada pengertian toleransi itu sendiri. Menurut buku ajar ini, sifat 
toleran maksudnya bersifat atau bersikap menenggang (menghargai, membiarkan, 
membolehkan) pendirian (pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, kelakuan, dan 
sebagainya) yang berbeda atau bertentangan dengan pendirian sendiri. Buku ini juga 
menjelaskan dari term etimologi bahasa Arab, tasamuh-samaha yang berarti lembut dan 
mudah. Sedangkan tasamuh, buku ajar ini mengutip pendapat Ahsin Sakho Muhammad, 
tasamuh berarti berkisar antara kemurahan hati, mudah memaafkan, lapang dada, kesabaran, 
ketahanan emosional, menenggang rasa, menghargai, dan sebagainya. Selain tasamuh, juga 
samhah yang berarti tidak menyusahkan dan tidak memberatkan. Terakhir, buku ajar ini 
memberikan kesimpulan pengertian toleransi, bahwa toleransi adalah menghargai orang lain 
yang berbeda baik pendapat, kepercayaan, kebiasaan, dan sebagainya dengan pendirian 
sendiri. Orang yang toleran adalah orang yang memiliki kesabaran, kelapangan dada, dan 
daya tahan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186). 

H.R Ahmad. 

 ِ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أيَُّ الْْدَْيَانِ أحََبُّ إلِىَ اللََّّ ِ صَلَّى اللََّّ  ؟ قَالَ: الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قِيلَ لِرَسُولِ اللََّّ

“Dari Ibnu ‘Abbas, ia mengatakan seseorang bertanya kepada Nabi, ajaran agama Islam 
apakah yang paling dicintai Allah? Rasulullah menjawab: ajaran yang al-hanifiyyah dan al-samhah” 
(H.R. Ahmad) (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186). 

Buku ajar ini memberikan narasi pada Hadis di atas dengan “dasar toleransi dalam 
Islam”. Kemudian menjelaskan istilah al-hanifiyyah sebagai ajaran kebaikan yang jauh dari 
keburukan atau kebatilan, dan al-samhah (toleran) dengan perilaku yang memudahkan, tidak 
mengandung ajaran yang memaksa atau memberatkan umatnya. Al-Samhah dibangun di atas 
prinsip kemudahan (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 186). 

Selanjutnya, buku ajar ini memberikan contoh penerapan toleransi dalam kehidupan 
sehari-hari yang mencakup toleransi internal Muslim dan toleransi antar umat beragama. 

Pertama, toleransi internal muslim dalam pelaksanaan shalat berjamaah. Buku ajar ini 
menyajikan hadis larangan memanjangkan bacaan saat menjadi imam shalat. 

البخاري   عَنْ  ٨٨صحيح  حَازِمٍ  أبَيِ  بْنِ  قَيْسِ  عَنْ  خَالِدٍ  أبَيِ  ابْنِ  عَنْ  سُفْيَانُ  أخَْبرََناَ  قَالَ  كَثِيرٍ  بْنُ  دُ  مُحَمَّ حَدَّثنََا  أبَيِ : 

فلََُ  بنَِا  لُ  ِ يُطَو  ا  مِمَّ لََةَ  أدُرِْكُ الصَّ أكََادُ  لََّ   ِ يَا رَسُولَ اللََّّ رَجُلٌ  قَالَ  قَالَ   ِ الْْنَْصَارِي  ُ  مَسْعُودٍ  صَلَّى اللََّّ النَّبيَِّ  رَأيَْتُ  فَمَا  نٌ 

صَلَّ  فَمَنْ  مُنَف ِرُونَ  إِنَّكمُْ  النَّاسُ  أيَُّهَا  فَقَالَ  يَوْمِئذٍِ  مِنْ  غَضَبًا  أشََدَّ  مَوْعِظَةٍ  فيِ  وَسَلَّمَ  فِيهِمْ  عَلَيْهِ  فَإنَِّ  فلَْيُخَف ِفْ  بِالنَّاسِ  ى 

عِيفَ وَذاَ الْحَاجَةِ   الْمَرِيضَ وَالضَّ

Shahih Bukhari 88: Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Katsir berkata: telah 
mengabarkan kepada kami Sufyan dari Ibnu Abu Khalid dari Qais bin Abu Hazim dari Abu Al 
Mas'ud Al Anshari berkata: Seorang sahabat bertanya: "Wahai Rasulullah, aku hampir tidak sanggup 
shalat yang dipimpin seseorang dengan bacaannya yang panjang." Maka aku belum pernah melihat Nabi 
shallallahu 'alaihi wa sallam memberi peringatan dengan lebih marah dari yang disampaikannya hari itu 
seraya bersabda: "Wahai manusia, kalian membuat orang lari menjauh. Maka barangsiapa shalat 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1006 

mengimami orang-orang ringankanlah. Karena diantara mereka ada orang sakit, orang lemah dan orang 
yang punya keperluan" (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 187). 

Hadis tersebut mengcounter umat Islam dalam pelaksanaan shalat berjamaah, agar 
setiap jamaah dengan berbagai kondisi, baik jamaah yang sehat ataupun yang sakit, yang 
senggang ataupun yang dengan waktu sempit karena kesibukan pekerjaan, semuanya dapat 
mengikuti shalat berjamaah. Memang, pada masa Nabi Saw hidup, umat Muslim masih 
pada naungan dan teologi yang sama, yaitu Nabi Saw., sedangkan perbedaan teologi hingga 
terafiliasi dengan praktik ibadah dalam mazhab lahir pasca Nabi Saw wafat. 

Kedua, toleransi internal muslim dalam implementasi furu’iyyah Islam. Buku ajar ini 
memberikan contoh praktik toleransi sebagaimana dilakukan oleh KH. Hasyim Asy’ari dan 
KH. Abdullah Faqih Maskumambang. KH. Hasyim Asy’ari menggunakan bedug di masjid 
Pesantren Tebuireng. Hal ini bertentangan dengan pendapat KH. Abdullah Faqih 
Maskumambang Gresik yang tidak menggunakan bedug di masjid pondoknya, namun 
menggunakan kentongan. Saat Kiai Hasyim berkunjung ke Kiai Maskumambang, Kiai 
Faqih yang berbeda pendapat dengan Kiai Hasyim justru memerintahkan kepada pengurus 
mushalla dan masjid di sekitar Maskumambang untuk sementara mengganti kentongan 
yang ada dengan bedug. Begitu pula dengan sebaliknya saat kiai tersebut berkunjung ke 
Tebuireng (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 188). 

Pada contoh kedua di atas, masih dalam konteks koridor persamaan mazhab. 
Pelaksaan praktik ibadah dengan bedug atau kentongan sebagaimana perbedaan cara 
pandang KH. Hasyim Asy’ari dan KH. Abdullah Faqih Maskumambang adalah penerapan 
furu’iyah dalam ibadah, bukan parktik ibadah yang terafiliasi dari perbedaan ushuliyah. 

Ketiga, toleransi antar umat beragama. Sebagai dasar toleransi antar umat beragama, 
buku ajar ini menyajikan Q.S. al-Mumtahanah/60:8 yang memberikan penjelasan bahwa 
Allah tidak melarang berbuat baik dan berlaku adil kepada orang-orang yang berbeda agama 
yang tidak melakukan pengusiran dari tempat tinggal (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 
189). 

Contoh implementasi toleransi antar umat beragama sebagaimana yang telah 
diajarkan Nabi Muhammad Saw, buku ajar ini menyajikan dua Hadis dari al-Bukhari nomor 
4330 dan nomor 1228 berikut. 

Hadis al-Bukhari nomor 4330. 

ُ عَنْهُ، أنََّ الطُّفَيْلَ بْنَ عَمْرٍو الدَّوْسِيَّ أتَىَ النَّبيَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْ  ِ، إِنَّ عَنْ أبَيِ هرَُيْرَةَ رَضِيَ اللََّّ هِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللََّّ

َ عَلَيْهِمْ. فَقَالَ النَّبيُِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: اللَّهُمَّ اهْدِ    دوَْسًا وَأْتِ بِهِمْ دوَْسًا قدَْ عَصَتْ وَأبََتْ، فَادْعُ اللََّّ

Dari Abu Hurairah r.a., bahwa al-Thufail bin ‘Amr menemui Nabi Muhammad Saw. dan 
menceritakan bahwa Daus (salah satu kabilah Yaman) telah durhaka dan menolak ajaran dakwahnya, 
dan meminta agar Nabi mendoakan mereka binasa. Lalu Nabi berdoa, “Ya Allah berilah petunjuk 
kepada kabilah Daus dan datangkanlah mereka bersama orang muslim (masuk Islam)” (Rahman & 
Nugroho, 2021, hlm. 189). 

Hadis al-Bukhari nomor 1228. 

بْنِ عَبْ ١٢٢٨صحيح البخاري   مِقْسَمٍ عَنْ جَابرِِ  بْنِ   ِ يَحْيىَ عَنْ عبَُيْدِ اللََّّ حَدَّثنَاَ هِشَامٌ عَنْ  بْنُ فَضَالَةَ  مُعَاذُ  ِ  : حَدَّثنَاَ  دِ اللََّّ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقُمْنَا بِهِ  ُ عَنْهُمَا قَالَ مَرَّ بِنَا جَنَازَةٌ فَقَامَ لَهَا النَّبيُِّ صَلَّى اللََّّ ٍ رَضِيَ اللََّّ ِ إِنَّهَا جِنَازَةُ يهَُودِي   فَقلُْناَ يَا رَسُولَ اللََّّ

 قَالَ إذِاَ رَأيَْتمُْ الْجِنَازَةَ فَقُومُوا 

Diriwayatkan dari Jabir bin ‘Abdillah r.a., dia berkata, “Suatu ketika lewat di hadapan kami 
orang-orang yang membawa jenazah seorang Yahudi. Nabi Saw. lalu berdiri dan kamipun segera 
mengikutinya. Setelah itu kami berkata, “Wahai Rasulullah, sesungguhnya yang lewat tadi adalah 
jenazah seorang Yahudi.” Rasulullah kemudian menjawab: Jika kamu sekalian melihat orang yang 
sedang lewat membawa jenazah, maka berdirilah” (Rahman & Nugroho, 2021, hlm. 190). 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1007 

Buku ajar ini melanjutnya penjelasannya dengan memberikan contoh lokal 
implementasi toleransi toleransi antar umat beragama, yaitu himbauan yang dilakukan 
Sunan Kudus kepada umat Islam agar tidak menyembelih sapi. Karena sapi dianggap 
sebagai hewan yang disucikan oleh agam Hindu, sehingga dengan menyembelihnya dapat 
memberi luka batin kepada umat beragama Hindu. 

Dengan diberikannya tiga dasar di atas, Q.S. al-Mumtahanah/60:8, Hadis al-Bukhari 
nomor 4330, Hadis al-Bukhari nomor 1228, dan contoh lokal dari sepenggal kisah Sunan 
Kudus, buku ajar ini secara eksplisit telah memberikan pengajaran berupa teori praktik 
toleransi antar umat beragama. Q.S. al-Mumtahanah/60:8 yang memberikan penegasan 
tidak ada pelarangan berbuat baik dan berlaku adil kepada lintas agama dengan ketentuan 
orang itu tidak tidak melakukan pengusiran (kepada kaum muslim) dari tempat tinggalnya. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai-nilai wasathiyah-tasamuh 
telah disampaikan secara konkrit baik ranah teoretis ataupun pragmatis dalam kehidupan 
sehari-hari. Namun, dalam praktiknya belum menyajikan toleransi internal muslim dari 
perbedaan ushuliyah, seperti halnya perbedaan ushuliyah yang terjadi pada sunni-syiah yang 
menyebabkan terjadinya konflik hingga kekerasan. Sunni-syiah masih membutuhkan 
kerangka teologis yang dapat merekonsiliasi keduanya hingga mendorong terjadinya 
persaudaraan dan persatuan keduanya. 

Hasil analisa evaluasi wasathiyah nilai tasamuh dalam buku ajar mater toleransi belum 
dapat meng-counter perbedaan ushuliyah dalam internal Muslim, yang dengannya masih 
terdapat rentannya terjadi konflik antar keduanya. Materi ajar belum mampu menjawab 
pluralitas mazhab Islam kontemporer. Sehingga, diperlukan materi ajar wasathiyah-tasamuh 
yang lebih luas dan mendalam sehingga tujuan kurikulum untuk dapat bersikap moderat 
dan menegakkan ukhuwah basyariah, ukhuwah islamiyah, ukhuwah wathaniyah betul-betul dapat 
terrealisasi dalam kehidupan nyata. 

Saran untuk peneliti berikutnya. Penelitian ini masih bersifat general, belum 
menemukan secara spesifik konstruksi nilai wasathiyah-tasamuh dalam materi ajar PAI SMA. 
Sehingga, masih membutuhkan penelitian lanjutan untuk merumuskan materi bahan ajar 
secara spesifik sehingga dapat menjawab persoalan pluralitas mazhab internal Islam 
kontemporer khususnya di Indonesia. 

Saran untuk penyusun buku ajar. Buku ajar sebagaimana hasil evaluasi dan 
konstruksi, masih membutuhkan materi ajar yang secara spesifik belum mampu menjawab 
tantangan kontemporer. Sehingga, perlu perluasan dan pendalaman materi hingga dapat 
meng-counter pluralitas mazhab internal Islam kontemporer khususnya di Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, D., & Shunhaji, A. (2021). Moderasi Islam Ala Gus Mus. Dalam Y. N. P. I. 
Publishing (Ed.), Sustainability (Switzerland) (Vol. 1, Nomor 1). 

Amal, M. K., & Shodiq, A. F. (2021). Konflik Sunni-Syi’ah di Indonesia Kontemporer: 
Polarisasi, Diskriminasi dan Kekerasan Agama. Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan 
Humaniora, 5(2), 208–237. https://doi.org/10.35719/ISLAMIKAINSIDE.V5I2.107 

Arif, M. K. (2020). Moderasi Islam: Telaah Komprehensif Pemikiran Wasathiyah Islam 
Perspektif Al-Quran dan As Sunnah Menuju Islam Rahmatan Lil Alamin. Dalam 
Ikadi. Ikadi. 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1008 

Arifin, N. F. (2023). Interaksi Sosial Syiah dan Sunni di Jember 2000-2023. Sandhyakala: 
Jurnal Pendidikan Sejarah, Sosial dan Budaya, 4(2), 41–56. 
https://doi.org/10.31537/SANDHYAKALA.V4I2.1323 

Aziz, A., & Anam, K. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam. Dalam 
Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI. Direktorat Jenderal 
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI. 

Aziz, M., Solikhudin, M., & Awwaliyah, N. M. (2021). Dari Moderasi Beragama Hingga 
Rekonstruksi Fikih: Sebuah Refleksi Akademisi di Indonesia. Madza Media. 

Derung, T. N., Resi, H., & X, I. P. (2023). Toleransi dalam Bingkai Moderasi Beragama: 
Sebuah Studi Kasus pada Kampung Moderasi di Malang Selatan. Kurios: Jurnal Teologi 
dan Pendidikan Agama Kristen), 9(1), 52–62. https://doi.org/10.30995/KUR.V9I1.723 

Dhomiri, A., Junedi, & Nursikin, M. (2023). Konsep Dasar dan Peranan serta Fungsi 
Kurikulum dalam Pendidikan. Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora, 3(1), 
118–128. https://doi.org/10.55606/KHATULISTIWA.V3I1.972 

Febriani, N. N., Hidayatullah, M. R., & Thobroni, A. Y. (2025). Kurikulum Pendidikan 
Islam sebagai Pedoman Pembelajaran dalam Membentuk Karakter Religius 
Perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 683–692. 
https://doi.org/10.61104/IHSAN.V3I3.1420 

Goliah, M., Jannah, M., & Nulhakim, L. (2022). Komponen Kurikulum Pembelajaran 
Khususnya Pada Muatan 5 Bidang Studi Utama di SD. Jurnal Pendidikan dan Konseling 
(JPDK), 4(6), 11445–11453. https://doi.org/10.31004/JPDK.V4I6.10273 

Hamid, A. (2025). Pluralisme: Tantangan dan Peluang dalam Proses Dakwah Islam 
Kontemporer. Ma’had Aly: Journal of Islamic Studies, 3(2), 1–17. 

Hasanah, A., & Rohimah, S. (2025). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Buku Teks Al-
Qur’an Hadits Kelas XI Terbitan Kemenag RI Tahun 2020. Jurnal Ilmiah Religiosity 
Entity Humanity (JIREH), 6(2), 353–365. https://doi.org/10.37364/jireh.v6i2.324 

Huda, A. N., & Rahim, H. (2023). Pendidikan Toleransi Mazhab Sunni dan Syiah di 
Perguruan Tinggi Islam. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(1), 2023. 
https://doi.org/10.18860/JPAI.V10I1.19819 

Imran, I., Syamsiyatun, S., & Sofjan, D. (2023). Conversion Within Islam: Becoming Shia in 
Majority Sunni in Indonesia. Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS), 
6(1), 1–26. https://doi.org/10.20885/IJIIS.VOL.6.ISS1.ART1 

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi 
Kerukunan. Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama (JISA), 1(1), 109–127. 
https://doi.org/10.30829/JISA.V1I1.1784 

Kadi, T. (2023). Dinamika Pendidikan Agama Islam dalam Pengarusutamaan Islam Wasathiyah. 
Klik Media. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2016). Peraturan Menteri Pendidikan dan 
Kebudayaan RI No. 21 Tahun 2016 Tentang Standar Isi Pendidikan Dasar dan Menengah. 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Khifdliyah, A., & Rokhimah, A. (2025). Komponen dan Fungsi Kurikulum Pendidikan 
Agama Islam dalam Perspektif Kurikulum Merdeka. Kariman: Jurnal Pendidikan 
Keislaman, 13(1), 103–112. 
https://doi.org/https://doi.org/10.52185/kariman.v13i1.704 

Kusnandar, V. B. (2022). Sebanyak 86,93 % Penduduk Indonesia Beragama Islam pada 31 
Desember 2021. databoks. katadata.co.id, 1. 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1009 

https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/e158869f40c2acf/sebanyak-
8693-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-31-desember-2021 

Maulida. (2021). Ayat-Ayat Al-Qur’an tentang Kurikulum. Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman, 
12(1), 192–204. https://doi.org/10.47498/BIDAYAH.V12I2.637 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Dalam PT Remaja Rosdakarya 
(Revisi). PT Remaja Rosdakarya. 

Muh Nasir, T., Hasanah, A., & Hasbiyallah. (2022). Komponen-komponen Kurikulum 
Sekolah Menengah Pertama. Jurnal Inovatif Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 121–130. 
https://doi.org/10.38073/JIMPI.V1I2.650 

Mujtahidin, Mahmud, & Nurtamam, M. E. (2017). Peran Nilai Budaya dalam Membentuk 
Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura: Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di 
Desa Karanggayam Kecamatan Omben Kabupaten Sampang – Madura. Jurnal 
Pamator: Jurnal Ilmiah Universitas Trunojoyo, 10(2), 122–127. 
https://doi.org/10.21107/pamator.v10i2.4146 

Muslim, B. (2022). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Buku Ajar Al-Qur’an Hadits di 
Madrasah Aliyah. Bandar Publishing. 

Nahrawi, A. A., Gayo, N. F. A., Sihan, M., Fakhruddin, A., Amak, B., Supriyatno, T., & 
Shahab, A. N. (2020). Peran MUI dalam Praktik Washathiyyatul Islam di Indonesia. Q-
Media. 

Novita, A., Gusmanita, A., Yanti, M. R., Indah, S. S., & Rifmasari, Y. (2025). Peran 
Administrasi Kurikulum dalam Mengoptimalkan Pembelajaran. CARONG: Jurnal 
Pendidikan, Sosial dan Humaniora, 2(1), 98–106. https://doi.org/10.62710/0SFFDH27 

Nuzul, D. A. A. (2023). Kurikulum Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadits Tarbawi. J-
STAF: Siddiq, Tabligh, Amanah, Fathonah, 2(1), 30–43. 
https://doi.org/10.62515/STAF.V2I1.176 

Rahman, Abd., & Nugroho, H. (2021). Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti untuk 
SMA/SMK Kelas XI. Pusat Perbukuan. 

Salamudin, C., & Nuralamin, F. (2024). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Materi PAI 
dan Budi Pekerti Fase E Kurikulum Merdeka. Masagi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
3(1), 37–47. https://doi.org/10.37968/MASAGI.V3I1.669 

Samsu. (2017). Metode Penelitian: Teori dan Aplikasi Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, 
Mixed Methods, serta Research & Development. Dalam Pusat Studi Agama dan 
Kemasyarakatan (PUSAKA). Pusat Studi Agama dan Kemasyarakatan (PUSAKA) 
Jambi. 

Sukardi, M. (2018). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya. Dalam 
PT Bumi Aksara (Revisi). 

Sukmadinata, N. S. (2019). Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktik. Dalam PT Remaja 
Rosdakarya. 

Sukmawati, H. (2021). Komponen-komponen Kurikulum dalam Sistem Pembelajaran. Ash-
Shahabah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 7(1), 62–70. 
https://doi.org/10.59638/ASH.V7I1.403 

Tamsir, T. (2018). Membangun Toleransi di Sekolah: Sebuah Eksplorasi Nilai-Nilai 
Pendidikan Toleransi. Toleransi: Media Komunikasi Umat Beragama, 10(1), 68–82. 
https://doi.org/10.24014/TRS.V10I1.5721 

Zahrah, A., Nurhadillah Rizki, I., Harahap, K., Yolanda, N., & Syekh Abdul Halim Hasan 
Binjai, I. (2024). Islamic Education and Moderation: Islamic Religious Education 



Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Tahun 2025 

https://afeksi.id/jurnal/index.php/afeksi 
e-ISSN: 2745-9985 

 

1010 

Curriculum as a Tool for Social Transformation. Journal of Contemporary Gender and 
Child Studies, 3(2), 195–203. https://doi.org/10.61253/JCGCS.V3I2.281 

Zahro, U., & Nursikin, Mukh. (2024). Tawassuth dalam Konteks Pendidikan Islam 
Wasathiyah:  Menuju Masyarakat yang Seimbang dan Toleran. Afeksi: Jurnal Penelitian 
dan Evaluasi Pendidikan, 5(1), 60–71. https://doi.org/10.35672/AFEKSI.V5I1.214 

Zuhdi, M. (2018). Challenging Moderate Muslims: Indonesia’s Muslim Schools in the Midst 
of Religious Conservatism. Religions, 9(10), 310–325. 
https://doi.org/10.3390/REL9100310 

Zulkifli. (2023). The Dynamics of Sunni-Shia Integration in Indonesia: A Structural-
Functional Perspective. Ijoresh: Indonesian Journal of Religion Spirituality and Humanity, 
2(2), 136–157. https://doi.org/10.18326/IJORESH.V2I2.136-157 

  

 

 


