
Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

70 

Transformasi Mindset Berfikir dalam Pendidikan Agama Islam  
untuk Meningkatkan Kreativitas Mahasiswa 

 
Sodikin 

Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah 
Email: sodikin@uiidalwa.ac.id 

 
Abstract 
This study aims to analyze the transformation of mindset in Islamic Religious Education (PAI) 
and its role in fostering students' creative thinking. The research explores how curriculum 
development and innovative learning strategies can enhance students' ability to think critically 
and innovatively. A qualitative research approach with a case study method was employed, 
focusing on the Master's Program in Islamic Religious Education at the International Islamic 
University Darullughah Wadda'wah. Data were collected through observations, in-depth 
interviews, and document analysis, which were then thematically analyzed to identify patterns in 
mindset transformation and creativity development. 
The findings indicate that integrating bayani, burhani, and irfani reasoning in PAI significantly 
enhances students’ ability to engage in higher-order thinking processes. The use of experiential 
learning models, such as problem-based learning (PBL) and project-based learning (PjBL), has 
proven effective in encouraging intellectual curiosity and innovative problem-solving skills. 
Theoretical perspectives from Ibn Khaldun, Al-Farabi, Al-Jabiri, and Al-Attas suggest that the 
integration of religious sciences with modern knowledge is essential for developing a dynamic 
and adaptive educational framework. However, institutional rigidity and resistance to 
pedagogical innovation remain key challenges. 
The study concludes that PAI must move beyond rote memorization by adopting transformative 
learning strategies that foster creativity and critical thinking. A curriculum that harmonizes 
religious values with contemporary knowledge provides a strong foundation for producing 
graduates who are not only spiritually grounded but also intellectually and creatively empowered 
to address modern challenges. 
Keywords: Mindset Transformation, Islamic Religious Education, Creative Thinking, Higher-Order 
Thinking, Curriculum Innovation 
 
PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk karakter, 

nilai-nilai spiritual, serta pola pikir mahasiswa di perguruan tinggi. Namun, dalam era disrupsi 

dan revolusi industri 4.0, tantangan terhadap pendidikan agama semakin kompleks. Salah satu 

tantangan utama adalah bagaimana PAI dapat beradaptasi dengan perubahan zaman dan 

mengembangkan pola pikir mahasiswa agar lebih kreatif, inovatif, dan solutif dalam menghadapi 

persoalan kehidupan (Anwar & Mahmudah, 2021). 

Dalam praktiknya, PAI di berbagai institusi pendidikan masih cenderung bersifat 

normatif, doktriner, dan kurang menstimulasi daya pikir kritis serta kreatif mahasiswa. Model 

pembelajaran yang masih berbasis hafalan dan minim eksplorasi terhadap isu-isu kontemporer 

menjadi faktor penghambat dalam pengembangan kreativitas berpikir (Faridah et al., 2022). 

mailto:sodikin@uiidalwa.ac.id


Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

71 

Akibatnya, mahasiswa mengalami keterbatasan dalam mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam 

konteks yang lebih luas, terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi, teknologi, dan 

dinamika sosial yang terus berkembang. 

Dalam konteks teori pendidikan kritis yang dikembangkan oleh Freire, transformasi pola 

pikir mahasiswa sangat bergantung pada metode pembelajaran yang mendorong kesadaran 

reflektif dan kemampuan berpikir kritis. Freire menekankan bahwa pendidikan tidak boleh 

bersifat “banking education” atau sekadar mentransfer informasi secara pasif, tetapi harus 

bersifat dialogis dan problem-posing untuk membangun kesadaran transformatif mahasiswa 

(Freire, 2020). 

Mindset berpikir dalam konteks PAI menjadi faktor kunci dalam membangun kreativitas berpikir 

mahasiswa. Transformasi mindset dari pola pikir statis (fixed mindset) ke pola pikir dinamis 

(growth mindset) sangat diperlukan agar mahasiswa mampu mengembangkan perspektif yang lebih 

luas, fleksibel, dan adaptif (Dweck, 2015). Dengan mindset berpikir yang terbuka dan inovatif, 

mahasiswa dapat lebih mudah mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi serta menyelesaikan berbagai permasalahan yang muncul dalam 

kehidupan sosial. 

Menurut (L. S. Vygotsky, 2020), kreativitas berpikir berkembang ketika individu terlibat 

dalam interaksi sosial yang mendukung serta memiliki kesempatan untuk mengonstruksi 

pengetahuan melalui eksplorasi dan pengalaman. Dalam konteks ini, pembelajaran PAI yang 

berbasis diskusi, studi kasus, dan pemecahan masalah dapat meningkatkan daya berpikir kreatif 

mahasiswa. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa mahasiswa dengan pola pikir berkembang 

(growth mindset) lebih cenderung memiliki keterampilan problem-solving yang tinggi 

dibandingkan mereka yang memiliki pola pikir tetap (Blackwell et al., 2007). Oleh karena itu, 

transformasi mindset dalam PAI harus berorientasi pada pengembangan pola pikir yang dinamis 

agar mahasiswa mampu menghadapi tantangan intelektual dengan lebih fleksibel. Dalam studi 

yang dilakukan oleh (Syafei, 2019), ditemukan bahwa integrasi metode pembelajaran berbasis 

pengalaman dalam pendidikan agama Islam mampu meningkatkan kapasitas berpikir kreatif 

mahasiswa. Pembelajaran berbasis pengalaman ini melibatkan diskusi interaktif, proyek berbasis 

kolaborasi, dan refleksi kritis atas isu-isu kontemporer dalam Islam. Selain itu, pendekatan 

problem-based learning (PBL) dalam PAI juga dapat meningkatkan daya berpikir kritis 

mahasiswa. PBL menantang mahasiswa untuk menganalisis, mengevaluasi, dan mencari solusi 

atas berbagai persoalan keislaman dalam konteks kekinian. 

Tngkat berpikir kreatif mahasiswa dapat ditingkatkan dengan mendorong mereka untuk 

menganalisis, mengevaluasi, dan menciptakan solusi berdasarkan prinsip-prinsip Islam yang 

relevan dengan era digital sebagaimana yang dijelaskan oleh Bloom’s Taxonomy (Barrows, 

1986),. Oleh karena itu, desain kurikulum PAI harus menyesuaikan diri dengan perkembangan 

zaman agar dapat memenuhi kebutuhan intelektual mahasiswa modern. Salah satu kendala utama 

dalam transformasi mindset berpikir mahasiswa dalam PAI adalah masih adanya resistensi 

terhadap metode pembelajaran yang lebih inovatif. Beberapa pengajar masih berpegang pada 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

72 

pendekatan tradisional yang kurang mendorong eksplorasi pemikiran kritis dan kreatif (Hakim, 

2020). Oleh karena itu, pelatihan bagi dosen PAI mengenai pedagogi transformatif menjadi 

kebutuhan mendesak. 

Selain faktor pedagogi, faktor lingkungan akademik juga sangat berpengaruh dalam 

membentuk mindset berpikir mahasiswa. Lingkungan akademik yang terbuka terhadap diskusi, 

inovasi, dan kolaborasi dapat mendorong mahasiswa untuk berpikir lebih kreatif. Oleh karena 

itu, universitas perlu menciptakan ekosistem pembelajaran yang kondusif bagi perkembangan 

intelektual mahasiswa. Namun, salah satu tantangan besar dalam pendidikan Islam saat ini adalah 

stagnasi berpikir umat Islam yang masih bernostalgia dengan masa kemajuan masa lalu dan 

melupakan kemunduran saat ini. Banyak masyarakat Muslim yang masih memahami Islam secara 

tekstual dan rigid, tanpa mengembangkan pemikiran kritis dan inovatif yang sesuai dengan 

tuntutan zaman (Nasution, 2023). Kondisi seperti tentu tidak sejalan dengan al-Qur'an yang 

secara eksplisit mendorong umat Islam untuk berpikir, bertafakur, dan menggali ilmu 

pengetahuan (QS. Al-'Alaq: 1-5). Ketidakmampuan umat Islam dalam mentransformasikan 

pemahaman agama ke dalam inovasi ilmu pengetahuan dan teknologi mengakibatkan 

keterbelakangan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam kontribusi terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan global. 

Dalam konteks ini, transformasi mindset berpikir dalam PAI harus mampu 

menghilangkan dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Dengan pendekatan integratif, 

mahasiswa diharapkan mampu mengembangkan pola pikir yang lebih fleksibel, reflektif, dan 

inovatif dalam memahami serta mengaplikasikan ajaran Islam dalam kehidupan modern. Ajaran 

agama harus menjadi inspirasi utama dalam mengembangan ilmu pengetahuan, sehingga 

keberadaan nilai-nilai universal Islam terinternalisasikan dalam berbagai kehidupan. Agama akan 

menjadi sesuatu yang istimewa ketika umat Islam mampu mengembangkan ajaran agama menjadi 

ilmu pengetahuan yang bermanfaat bagi kehidupan manusia. 

Dalam konteks globalisasi, pendidikan agama Islam harus mampu bersinergi dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa kehilangan nilai-nilai fundamentalnya. Seperti yang 

dikemukakan oleh (S. M. N Al-Attas, 1993), Islamisasi ilmu pengetahuan harus dilakukan secara 

bijak agar dapat melahirkan generasi yang berdaya saing sekaligus memiliki spiritualitas yang kuat. 

Selain itu, penting bagi pendidikan agama Islam untuk mengadopsi pendekatan integratif dalam 

kurikulumnya, yaitu menggabungkan nilai-nilai Islam dengan teori-teori pendidikan modern 

guna menciptakan lulusan yang unggul dalam aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik (Bloom, 

n.d.). Penggunaan teori-teori modern dimaknai sebagai alat untuk memahami ajaran agama yang 

universal sehingga dibutuhkan penjelasan yang spesifik agar nilai nilai Islam tersbut dapat 

dipahami oleh seluruh umat manusia dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Urgensi penelitian ini semakin meningkat seiring dengan perkembangan era digital yang 

menuntut mahasiswa untuk berpikir lebih fleksibel dan inovatif. Dengan menerapkan model 

transformasi mindset berpikir dalam pendidikan agama Islam, diharapkan mahasiswa tidak hanya 

memahami nilai-nilai Islam secara tekstual, tetapi juga mampu mengaplikasikan nilai-nilai 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

73 

tersebut secara kreatif dalam berbagai bidang kehidupan. Secara filosofis, transformasi mindset 

dalam PAI berakar pada ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk berpikir dan merenung. 

Al-Qur'an dengan jelas menyebutkan dalam beberapa ayatnya bahwa manusia diberikan akal 

untuk merenung dan berfikir (Al-Imran: 190). Pendidikan Islam harus mendorong mahasiswa 

untuk tidak hanya menghafal teks, tetapi juga mengembangkan kemampuan berpikir kritis, 

menganalisis, dan menemukan solusi berdasarkan ajaran Islam yang relevan. Sebagai contoh, 

dalam sejarah peradaban Islam, ilmuwan Muslim seperti Ibnu Sina dan Al-Ghazali menunjukkan 

bagaimana pengetahuan dan agama bisa berkembang seiring tanpa saling bertentangan (Peters 

& Nasr, 1969). Oleh karena itu, pendidikan agama Islam harus mengajarkan mahasiswa untuk 

berpikir kreatif dan kritis dalam rangka menghadapi tantangan zaman yang semakin kompleks. 

Namun, dalam kenyataannya, banyak pendidikan agama Islam saat ini yang cenderung kaku dan 

normatif. Sebagian besar pendekatannya masih bersifat dogmatis dan tidak mendorong 

mahasiswa untuk berpikir lebih luas dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari, yang pada 

akhirnya membatasi kemampuan mereka untuk berkontribusi dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki kontribusi akademik dan praktis dalam 

mengkaji strategi pengajaran PAI yang lebih relevan dengan kebutuhan zaman. Penelitian ini juga 

diharapkan dapat memberikan rekomendasi bagi institusi pendidikan Islam untuk 

mengembangkan kurikulum yang lebih adaptif dan berbasis inovasi guna meningkatkan kualitas 

berpikir kreatif mahasiswa. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus 

untuk mengeksplorasi transformasi mindset berpikir dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) dan 

dampaknya terhadap kreativitas berpikir mahasiswa. Penelitian dilakukan di Program Studi 

Magister Pendidikan Agama Islam (PAI) di Universitas Islam Internasional Darullughah 

Wadda’wah. Fokus penelitian ini adalah untuk memahami bagaimana perubahan pola pikir 

mahasiswa, dari pola pikir statis menuju pola pikir dinamis (growth mindset), mempengaruhi 

kemampuan mereka dalam berpikir kreatif dan menghadapi tantangan pendidikan modern. 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dengan mahasiswa, dosen, serta 

pengelola program studi, dan juga observasi langsung di ruang kelas, untuk mengidentifikasi 

elemen-elemen yang mempengaruhi pembelajaran kreatif di PAI. Selain itu, analisis dokumen 

digunakan untuk memeriksa kurikulum yang diterapkan dalam program studi tersebut, guna 

mengevaluasi relevansi materi ajar dengan perkembangan berpikir kritis dan kreatif mahasiswa. 

Data yang dikumpulkan dianalisis menggunakan analisis tematik (Braun & Clarke, 2008)  

untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan transformasi mindset dan 

peningkatan kreativitas berpikir. Penelitian ini mengadopsi prinsip studi kasus seperti yang 

dikemukakan oleh (Yin, 2018), yang memungkinkan pemahaman mendalam tentang fenomena 

yang terjadi dalam konteks alami pendidikan Agama Islam. Temuan penelitian akan dianalisis 

dengan mengacu pada prinsip validitas dan reliabilitas dalam penelitian kualitatif menurut 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

74 

(Creswell, 2014), untuk memastikan kredibilitas dan integritas data yang diperoleh. Dengan 

pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

strategi pendidikan yang lebih adaptif dalam meningkatkan kreativitas berpikir mahasiswa 

melalui transformasi mindset yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam yang relevan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Transformasi Mindset dalam Pendidikan Agama Islam 

Transformasi mindset berpikir mahasiswa dalam pendidikan Agama Islam (PAI) sangat 

bergantung pada integrasi berbagai aliran pemikiran yang saling melengkapi. Sebuah konstruksi 

yang utuh untuk mengubah cara berpikir mahasiswa dapat dibangun dengan menggabungkan 

pemikiran para tokoh penting dalam filsafat Islam, seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

Ismail al-Faruqi, Muhammad al-Jabiri, dan Ibnu Khaldun. Pemikiran mereka, meskipun berbeda 

dalam banyak aspek, memiliki kesamaan dalam mengedepankan penggunaan akal sehat yang 

terintegrasi dengan nilai-nilai agama, serta pentingnya pendekatan ilmiah yang bersumber pada 

wahyu untuk menciptakan perubahan yang lebih holistik dalam pendidikan. Transformasi ini 

dapat menciptakan mahasiswa yang tidak hanya menguasai pengetahuan agama, tetapi juga dapat 

berpikir kritis, kreatif, dan relevan dengan tantangan zaman. Al-Attas memberikan dasar filosofis 

yang kuat mengenai pentingnya pendidikan yang terintegrasi antara ilmu agama dan sains.  

Syed Muhammad Naquib al-Attas memulai pemikiran tentang Islamisasi ilmu 

pengetahuan dengan menekankan pentingnya meluruskan pemisahan yang terjadi antara ilmu 

agama dan ilmu umum. Ia berargumen bahwa dalam sistem pendidikan, ilmu pengetahuan harus 

dilihat dalam kerangka wahyu dan harus mengedepankan epistemologi Islam. Al-Attas 

menekankan pentingnya pengetahuan yang bersifat utuh, yang bukan hanya merujuk pada teks, 

tetapi juga mampu mengarahkan individu pada pengembangan nalar kritis dan pemahaman yang 

mendalam (S.M. Naquib Al-Attas, 1995). Dalam konteks pendidikan Agama Islam, ini berarti 

bahwa mahasiswa perlu diajarkan untuk tidak hanya melihat teks-teks agama secara literal, tetapi 

juga diajak untuk berpikir lebih luas, mengintegrasikan teks agama dengan pengalaman hidup 

mereka, serta mengaitkan ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan yang berkembang dalam 

masyarakat. Sebagai contoh, dalam (S.M. Naquib Al-Attas, 1993), al-Attas menunjukkan 

bagaimana Islam mampu mengembangkan ilmu pengetahuan dengan cara yang tidak terpisah 

dari nilai-nilai spiritual. 

Ismail al-Faruqi menambahkan dimensi baru dalam Islamisasi ilmu dengan konsep 

bahwa ilmu pengetahuan seharusnya bukan hanya diterima dan dipelajari, tetapi juga 

dipraktikkan untuk meningkatkan kualitas hidup umat manusia. Ilmu yang diterima di dunia 

Islam harus ditransformasikan dalam kerangka moral dan etika Islam, sehingga mengarah pada 

tindakan yang positif dalam kehidupan sosial (Al-Faruqi, 1982). Ini memberikan tantangan besar 

dalam pendidikan Agama Islam: mahasiswa harus didorong untuk tidak hanya memahami ajaran 

agama, tetapi juga untuk mengimplementasikannya secara langsung dalam kehidupan mereka, 

yang tentu saja memerlukan kreativitas berpikir untuk menemukan solusi dalam menghadapi 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

75 

permasalahan dunia nyata. Hal ini juga diungkapkan dalam karya al-Faruqi (Al-Faruqi, 1982), 

yang menjelaskan bagaimana pendidikan dapat memperkenalkan mahasiswa pada penerapan 

prinsip-prinsip Islam dalam disiplin ilmu modern. 

Muhammad al-Jabiri memperkenalkan sebuah perspektif yang lebih rasional dan ilmiah 

dalam pendidikan Agama Islam, yang tidak hanya bergantung pada teks-teks klasik, tetapi juga 

menggunakan pendekatan dialektik untuk mengembangkan cara berpikir kritis. Al-Jabiri 

berargumen bahwa pendidikan Agama Islam harus melibatkan rasionalitas, yaitu penggunaan 

akal untuk memahami dan mengkritisi ide-ide agama. Dalam pembelajaran PAI, ini berarti bahwa 

mahasiswa perlu diberi ruang untuk menganalisis dan bertanya tentang ajaran agama, bukan 

sekadar menerima ajaran tersebut tanpa pemahaman kritis. Al-Jabiri juga mendorong pemikiran 

yang bersifat terbuka dan konstruktif, di mana mahasiswa diajak untuk melihat permasalahan 

agama dan sosial dengan perspektif yang lebih luas dan dengan pemikiran yang lebih inovatif 

(Al-Jabiri, 1999). Hal ini menunjukkan tentang pentingnya penerapan metode rasional dalam 

mendalami ajaran agama. 

Ibnu Khaldun, sebagai tokoh besar dalam sejarah filsafat Islam, memberikan sumbangsih 

yang sangat berarti dalam konteks pendidikan. Pemikiran Ibnu Khaldun mengenai pendidikan 

bukan hanya berfokus pada pencapaian pengetahuan, tetapi juga pada pembangunan karakter 

dan akhlak. Dalam karyanya, Muqaddimah, ia menekankan bahwa pendidikan harus disesuaikan 

dengan perubahan sosial, budaya, dan zaman yang berkembang (Ibnu Khaldun, 2005). Dalam 

konteks pendidikan Agama Islam, ini berarti bahwa transformasi mindset berpikir mahasiswa 

harus lebih adaptif terhadap dinamika zaman, sehingga mereka dapat berperan aktif dalam 

pembangunan masyarakat yang lebih baik. Selain itu, Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya 

kesinambungan pendidikan, di mana pendidikan tidak hanya berfungsi untuk mengajarkan ilmu, 

tetapi juga membentuk kepribadian mahasiswa agar mampu berpikir jernih, cerdas, dan solutif 

dalam menghadapi tantangan dunia modern. 

Dengan mengintegrasikan pemikiran-pemikiran para tokoh tersebut, kita dapat 

merumuskan sebuah model konstruksi perubahan mindset berpikir mahasiswa dalam pendidikan 

Agama Islam yang utuh dan holistik. Model ini melibatkan tiga dimensi utama: pengembangan 

nalar bayani, burhani, dan irfani; Islamisasi ilmu yang melibatkan penerapan nilai-nilai moral 

dalam setiap disiplin ilmu; dan penerapan rasionalitas dan pemikiran kritis yang terbuka terhadap 

pemahaman ajaran agama. Melalui proses ini, mahasiswa diharapkan tidak hanya mampu 

menghafal teks-teks agama, tetapi juga mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan kreatif 

dalam menghadapi isu-isu sosial dan budaya yang relevan dengan kebutuhan zaman. Integrasi 

pemikiran kritis dalam pendidikan Islam merupakan salah stu metode untuk meningkatkan 

kemampuan berpikir analitis mahasiswa dan relevansinya terhadap tantangan sosial dan global. 

Selain itu, model ini juga harus mencakup pendekatan pembelajaran yang kontekstual, di 

mana mahasiswa diberi kesempatan untuk terlibat dalam praktik langsung yang dapat mengasah 

kemampuan mereka dalam mengimplementasikan pengetahuan agama dalam kehidupan nyata. 

Dalam hal ini, pendidikan Agama Islam di universitas harus mampu menggabungkan teori dan 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

76 

praktik, memberikan ruang untuk eksplorasi ide-ide baru, dan mendorong mahasiswa untuk 

berinovasi dalam menjawab tantangan global. Model ini tidak hanya mengarah pada peningkatan 

pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan karakter dan keterampilan berpikir yang dapat 

membawa perubahan positif bagi individu dan masyarakat secara keseluruhan. Pendidikan 

berbasis praktik, seperti yang diterapkan oleh (Nurjanah et al., 2025) menunjukkan bahwa 

penerapan teori dengan praktik langsung dapat memperkaya pengalaman belajar dan 

memperkuat transformasi mindset. 

Melalui pendekatan ini, pendidikan Agama Islam dapat menghasilkan lulusan yang tidak 

hanya menguasai ajaran agama secara mendalam, tetapi juga memiliki kemampuan untuk berpikir 

kreatif, inovatif, dan kritis dalam menghadapi berbagai tantangan kehidupan. Transformasi 

mindset berpikir mahasiswa ini tidak hanya penting untuk pencapaian akademik mereka, tetapi 

juga untuk kontribusi mereka terhadap perkembangan sosial, budaya, dan ekonomi dalam 

masyarakat global yang semakin kompleks. Dengan demikian, pendidikan Agama Islam yang 

berbasis pada perubahan mindset berpikir yang holistik dapat menciptakan generasi penerus 

yang lebih cerdas, bijaksana, dan dapat memberikan kontribusi nyata bagi umat manusia. 

Penerapan model pendidikan yang mengutamakan kreativitas berpikir dapat mempercepat 

proses pembelajaran dan membawa dampak signifikan dalam pengembangan kemampuan 

berpikir mahasiswa. 

Kreativitas Berpikir dalam Pendidikan Agama Islam 

Kreativitas berpikir dalam pendidikan agama Islam (PAI) sangat penting untuk 

mengembangkan kemampuan mahasiswa dalam memahami ajaran agama secara kritis dan 

aplikatif. Dalam perspektif epistemologi Islam, pengetahuan tidak hanya diperoleh melalui akal 

rasional (aql), tetapi juga melalui intuisi hati yang terhubung dengan fitrah manusia . Konsep ini 

berpendapat bahwa pengetahuan tidak hanya terbatas pada rasionalitas, tetapi juga melibatkan 

nilai-nilai moral yang mendalam yang mengarahkan pada kebaikan. Al-Ghazali mengemukakan 

pentingnya hubungan antara akal dan hati dalam memperoleh pengetahuan yang bermanfaat. 

Sebagai contoh, Ilmu yang membawa kebahagiaan harus mencakup aspek spiritual yang dapat 

menciptakan pemahaman yang lebih mendalam tentang agama(Al-Ghazali, n.d.). 

Al-Farabi juga memberikan kontribusi signifikan terhadap konsep epistemologi Islam, 

terutama dalam karyanya Al-Madina al-Fadhila (The Virtuous City), yang menggambarkan 

pentingnya akal dalam mencapai kebahagiaan. Menurut Al-Farabi, kebahagiaan hanya bisa 

dicapai melalui ilmu yang mengarah pada pengembangan diri dan pengetahuan yang tidak hanya 

bersifat intelektual, tetapi juga moral. Oleh karena itu, kreativitas berpikir dalam PAI dapat lebih 

mendalam jika mahasiswa diajarkan untuk menghubungkan pengetahuan agama dengan 

moralitas dan kebijaksanaan, yang mencerminkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari 

(Soleh, 2010). Al-Farabi berpendapat bahwa ilmu yang tidak mengarah pada kebahagiaan 

manusia bukanlah ilmu yang bermanfaat. Transformasi mindset mahasiswa dapat dipengaruhi 

oleh pemahaman ini, yang menekankan integrasi pengetahuan dengan tujuan moral yang lebih 

tinggi. Dalam hal ini, Ibnu Khaldun juga memberikan pandangan yang relevan dalam 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

77 

Muqaddimah tentang pentingnya memahami ilmu dalam konteks sosial dan sejarah. Ibnu Khaldun 

menekankan bahwa pengetahuan dan pemahaman masyarakat harus dikontekstualisasikan 

dengan kondisi sosial yang ada. Dalam pendidikan agama Islam, hal ini berarti bahwa pengajaran 

PAI harus berupaya menghubungkan ajaran agama dengan realitas kehidupan umat Islam yang 

terus berubah dan berkembang. Dengan mengadaptasi pandangan Ibnu Khaldun ini, pendidikan 

agama Islam dapat berkembang lebih dinamis dan relevan dengan permasalahan sosial yang ada 

di masyarakat saat ini (Ibnu Khaldun, 2005). Pemikiran ini mendukung teori Islamisasi Ilmu yang 

dikembangkan oleh Ismail Raji al-Faruqi, yang mendorong agar ilmu pengetahuan tidak 

dipisahkan dari agama, melainkan harus saling terintegrasi untuk mencapai kesejahteraan umat. 

Al-Faruqi menyatakan bahwa pengetahuan harus mencakup dimensi spiritual dan moral 

agar dapat mengarahkan manusia kepada kebaikan yang sejati. Al-Faruqi menegaskan pentingnya 

pendekatan yang tidak hanya mengandalkan pengetahuan sekuler, tetapi juga berbasis pada 

ajaran agama Islam yang dapat memperkaya konteks sosial dan budaya umat manusia (Al-Faruqi, 

1982). Dalam konteks pendidikan agama Islam, Islamisasi ilmu mengajak mahasiswa untuk 

berpikir tidak hanya dalam batasan normatif, tetapi juga untuk menalar secara kreatif tentang 

bagaimana ajaran Islam dapat diterapkan dalam dinamika sosial modern. Hal ini dapat 

mendorong mahasiswa untuk lebih kreatif dalam menemukan solusi-solusi Islam yang relevan 

terhadap masalah-masalah kontemporer. 

Al-Jabiri, dalam karyanya Naqd al-Aql al-‘Arabi (1993), mengkritisi cara berpikir yang 

bersifat dogmatis dan terbatas pada tradisi, yang dapat menghambat kreativitas dan kemajuan 

intelektual. Al-Jabiri menekankan pentingnya kebebasan berpikir (ijtihad) yang memungkinkan 

masyarakat Islam untuk berkembang lebih jauh dalam hal intelektual dan spiritual (Al-Jabiri, 

1999). Pemikiran ini sangat relevan dalam pendidikan agama Islam, di mana mahasiswa tidak 

hanya harus mengikuti dogma tanpa kritisisme, tetapi harus dilatih untuk berpikir kreatif dan 

kritis, yang pada gilirannya dapat memperkaya pemahaman mereka terhadap ajaran agama Islam 

dalam konteks yang lebih luas dan kontekstual. 

Hasil observasi dan wawancara yang dilakukan di Program Studi Magister Pendidikan 

Agama Islam di Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah menunjukkan bahwa 

pengajaran PAI masih dominan dengan pendekatan hafalan yang meminimalkan pengembangan 

kreativitas berpikir. Hasil wawancara dengan dosen menunjukkan kesadaran akan perlunya 

perubahan dalam cara mengajarkan PAI, tetapi keterbatasan metode pembelajaran yang 

diterapkan masih menjadi kendala. Menurut Hidayat dan Fauzi (2023), penerapan metode 

berbasis masalah (Problem-Based Learning) dalam pengajaran PAI telah terbukti meningkatkan 

kemampuan berpikir kritis mahasiswa, yang memungkinkan mereka untuk berpikir lebih kreatif 

dan reflektif terhadap ajaran agama. 

Dengan demikian, transformasi mindset dalam pendidikan agama Islam sangat 

diperlukan untuk meningkatkan kreativitas berpikir mahasiswa. Hal ini tidak hanya melibatkan 

perubahan dalam metode pengajaran, tetapi juga pemahaman epistemologis yang mendalam 

terkait dengan pengintegrasian pengetahuan agama dan pengetahuan umum yang relevan dengan 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

78 

tantangan zaman. Oleh karena itu, pendekatan pendidikan yang berbasis pada problem-based 

learning (PBL) dan epistemologi Islam yang mencakup aspek rasional dan moral dapat menjadi 

model yang efektif dalam mengembangkan kreativitas berpikir mahasiswa PAI. Model ini 

diharapkan dapat melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas dalam hal teori, tetapi juga 

bijaksana dalam praktiknya. 

Peran Pendidikan Agama Islam dalam Menumbuhkan Kreativitas Berpikir 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki potensi besar dalam membentuk pola pikir 

kreatif, terutama dalam konteks pengembangan karakter dan penerapan nilai-nilai kehidupan 

yang terkandung dalam ajaran Islam. Di tengah dunia pendidikan yang terus berkembang, PAI 

dapat memainkan peran sentral dalam mempersiapkan mahasiswa untuk menghadapi tantangan 

sosial dan moral. Namun, realitas yang ada di lapangan menunjukkan bahwa pendekatan 

pembelajaran dalam PAI seringkali bersifat tradisional dan terfokus pada pengajaran teks-teks 

agama secara verbatim. Hal ini mengakibatkan mahasiswa cenderung menerima ajaran agama 

tanpa pemahaman yang mendalam dan kritis. Sebuah temuan dari observasi di Program Studi 

Magister Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah 

menunjukkan bahwa banyak mahasiswa merasa kesulitan untuk menghubungkan ajaran agama 

dengan masalah-masalah kontemporer yang mereka hadapi, baik dalam aspek pribadi maupun 

sosial. Oleh karena itu, penting untuk menggali lebih dalam bagaimana pendekatan pembelajaran 

inovatif dalam PAI dapat membentuk pola pikir kreatif yang relevan dengan kehidupan nyata. 

Dalam konteks ini, teori pendidikan kritis yang dikemukakan oleh Paulo Freire sangat 

relevan. Freire menekankan bahwa pendidikan harus berfungsi sebagai alat untuk transformasi 

sosial melalui pembelajaran yang bersifat dialogis dan berbasis pada problem-posing (Freire, 2020). 

Dalam pendekatan ini, guru bukan hanya sekedar penyampai pengetahuan, tetapi lebih sebagai 

fasilitator yang membimbing mahasiswa untuk menggali pengetahuan mereka secara aktif. Freire 

juga menekankan pentingnya mempertanyakan realitas sosial yang ada dan mencari solusi 

terhadap masalah-masalah yang timbul. Berdasarkan temuan lapangan, mahasiswa yang terlibat 

dalam pembelajaran berbasis problem-posing lebih mampu berpikir kritis dan kreatif, karena 

mereka tidak hanya menerima pengetahuan secara pasif, tetapi juga didorong untuk mengkritisi 

dan mengevaluasi ajaran agama dalam konteks sosial dan kultural yang lebih luas. 

Dalam penerapan pendekatan problem-posing dalam PAI, mahasiswa didorong untuk 

berpartisipasi dalam diskusi, debat, dan studi kasus yang relevan dengan kehidupan mereka. Hal 

ini sangat berbeda dengan pendekatan yang lebih tradisional yang hanya menekankan hafalan 

dan pemahaman literal terhadap teks-teks agama. Sebagai contoh, mahasiswa dapat diajak untuk 

menganalisis berbagai masalah sosial, seperti kemiskinan, ketidakadilan, atau konflik antaragama, 

dengan perspektif ajaran Islam. Dengan cara ini, mereka tidak hanya belajar tentang prinsip-

prinsip agama, tetapi juga diberi kesempatan untuk menghubungkan prinsip-prinsip tersebut 

dengan konteks sosial yang ada di sekitar mereka. Hal ini menunjukkan bahwa metode 

pembelajaran berbasis masalah dapat meningkatkan kreativitas berpikir mahasiswa, karena 

mereka dilatih untuk mencari solusi terhadap masalah yang mereka hadapi. 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

79 

Selain itu, pendekatan inovatif ini juga mendukung pengembangan kreativitas berpikir 

yang lebih mendalam. Menurut (Andersen, 2013), keterampilan berpikir tingkat tinggi yang 

mencakup analisis, sintesis, dan evaluasi, sangat penting untuk dikembangkan dalam pendidikan 

(Andersen, 2013). Dalam pendidikan agama Islam, keterampilan ini dapat diterapkan untuk 

mendorong mahasiswa berpikir lebih kreatif dan kritis terhadap teks-teks agama dan ajaran Islam 

secara keseluruhan. Di lapangan, temuan menunjukkan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam 

pembelajaran berbasis diskusi dan studi kasus lebih mampu menghubungkan pengetahuan 

agama dengan masalah praktis yang mereka hadapi, baik dalam kehidupan pribadi maupun dalam 

masyarakat. Dengan demikian, pendidikan agama Islam harus lebih menekankan pada 

pembelajaran yang mendorong mahasiswa untuk berpikir kritis dan kreatif, tidak hanya 

mengikuti ajaran agama secara pasif. 

Namun, transformasi ini tidak akan terjadi dengan sendirinya tanpa perubahan dalam 

pendekatan pengajaran. Berdasarkan temuan lapangan, banyak pengajar PAI yang masih 

berpegang pada metode tradisional yang terfokus pada hafalan dan pemahaman teks tanpa 

memberikan ruang bagi mahasiswa untuk berpikir kritis. Oleh karena itu, untuk menciptakan 

ruang bagi kreativitas berpikir, pengajaran PAI perlu mengadopsi pendekatan yang lebih dinamis 

dan interaktif. Hal ini bisa dicapai melalui penerapan metode-metode seperti Problem-Based 

Learning (PBL) yang telah terbukti efektif dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis dan 

kreatif mahasiswa. Penelitian oleh (Hidayati et al., 2024)menunjukkan bahwa metode PBL 

memungkinkan mahasiswa untuk lebih aktif dalam proses pembelajaran dan dapat 

memperdalam pemahaman mereka terhadap ajaran agama dengan cara yang lebih aplikatif dan 

kontekstual. 

Pendekatan-pendekatan tersebut juga sejalan dengan pandangan al-Faruqi tentang 

Islamisasi Ilmu, di mana pengetahuan agama tidak hanya diajarkan sebagai seperangkat ajaran 

teoritis, tetapi harus terintegrasi dengan ilmu pengetahuan umum yang ada. Al-Faruqi 

mengemukakan bahwa Islamisasi ilmu harus mencakup pengembangan pemikiran yang kritis 

dan kreatif dalam rangka membangun solusi terhadap berbagai permasalahan umat (Al-Faruqi, 

1982). Dalam konteks pendidikan agama Islam, pendekatan ini mengharuskan pengajaran PAI 

tidak hanya mengandalkan hafalan teks, tetapi juga mengajarkan bagaimana mahasiswa dapat 

menghubungkan ajaran agama dengan ilmu pengetahuan lain untuk menciptakan solusi yang 

inovatif. Temuan lapangan menunjukkan bahwa mahasiswa yang memiliki kemampuan untuk 

mengintegrasikan pengetahuan agama dengan pengetahuan umum lebih mampu berpikir kreatif 

dalam menghadapi tantangan kehidupan. 

Selanjutnya, teori epistemologi Al-Farabi yang menekankan pentingnya integrasi antara 

ilmu dan praktik sosial, juga sangat relevan dalam konteks ini. Al-Farabi mengungkapkan bahwa 

pendidikan ideal adalah pendidikan yang menghubungkan ilmu pengetahuan dengan tindakan 

moral dan sosial (Al-Farabi, 1995). Sementara itu, Ibnu Khaldun menekankan pentingnya ilmu 

yang relevan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat (Ibnu Khaldun, 2005). Dalam konteks 

PAI, kedua teori ini menunjukkan pentingnya mengajarkan ajaran Islam dalam kaitannya dengan 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

80 

realitas sosial yang dihadapi mahasiswa. Observasi lapangan menunjukkan bahwa mahasiswa 

yang dilibatkan dalam diskusi mengenai masalah sosial dan budaya lebih mampu 

mengaplikasikan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Untuk mengimplementasikan pendekatan ini, penting untuk membangun mindset yang 

terbuka di kalangan pengajar dan mahasiswa. Pendidikan agama Islam harus mengajarkan 

mahasiswa untuk berpikir secara kritis dan kreatif terhadap ajaran agama, tanpa terjebak pada 

pemahaman yang kaku dan dogmatis. Ini akan mendorong mahasiswa untuk lebih terbuka 

terhadap berbagai pandangan dan perspektif dalam mengkaji ajaran Islam. Temuan lapangan 

juga menunjukkan bahwa mahasiswa yang diberi kesempatan untuk berbicara dan berdiskusi 

mengenai ajaran agama cenderung memiliki pemahaman yang lebih dalam dan luas. Oleh karena 

itu, transformasi mindset dalam pendidikan agama Islam sangat penting untuk meningkatkan 

kreativitas berpikir mahasiswa dan menghubungkan ajaran agama dengan kehidupan nyata 

mereka. 

Sebagai kesimpulan, pendidikan agama Islam memiliki potensi yang sangat besar dalam 

membentuk pola pikir kreatif di kalangan mahasiswa. Namun, hal ini memerlukan perubahan 

dalam pendekatan pembelajaran yang lebih inovatif dan dinamis. Dengan menerapkan teori-teori 

pendidikan kritis dari Paulo Freire, teori epistemologi dari al-Faruqi dan al-Farabi, serta 

pendekatan-pendekatan seperti problem-based learning, pendidikan agama Islam dapat 

mendorong mahasiswa untuk berpikir lebih kreatif dan kritis dalam memahami ajaran agama. 

Dengan demikian, PAI tidak hanya menjadi alat untuk mengajarkan teks agama, tetapi juga 

sebagai wadah untuk mengembangkan kreativitas berpikir mahasiswa dalam menghadapi 

tantangan sosial dan ilmiah yang ada. 

Pengembangan Kurikulum dan Strategi Pembelajaran dalam Meningkatkan Kreativitas 

Berpikir 

Kurikulum yang fleksibel dan adaptif sangat diperlukan dalam dunia pendidikan tinggi 

untuk mendukung transformasi mindset serta pengembangan kreativitas berpikir mahasiswa. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), fleksibilitas kurikulum memungkinkan 

mahasiswa untuk memahami ajaran Islam tidak hanya secara tekstual, tetapi juga secara 

kontekstual. Prinsip ini selaras dengan konsep ijtihad, yang dalam tradisi Islam menekankan 

pentingnya usaha sungguh-sungguh dalam memahami dan merumuskan hukum atau solusi atas 

permasalahan kehidupan berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis. Ibn Khaldun menegaskan bahwa 

pendidikan yang baik harus mampu beradaptasi dengan perubahan sosial agar tetap relevan dan 

aplikatif (Ibnu Khaldun, 2005). 

Pendekatan Bloom’s Taxonomy menjadi dasar dalam merancang pembelajaran yang 

mengasah pemahaman mahasiswa hingga tingkat berpikir yang lebih tinggi. Anderson dalam 

revisi Bloom’s Taxonomy mengklasifikasikan pembelajaran menjadi enam tingkatan: mengingat, 

memahami, menerapkan, menganalisis, mengevaluasi, dan menciptakan (Andersen, 2013). 

Dalam perspektif Islam, pendekatan ini sejalan dengan konsep nalar bayani, burhani, dan irfani 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

81 

yang dikembangkan oleh (Al-Jabiri, 2011). Nalar bayani menekankan pemahaman terhadap teks 

(Al-Qur’an dan Hadis), nalar burhani berfokus pada pemikiran logis dan rasional, sedangkan 

nalar irfani berorientasi pada pengalaman spiritual. Dengan mengintegrasikan ketiga jenis nalar 

ini dalam kurikulum PAI, mahasiswa tidak hanya memahami ajaran Islam secara teoritis tetapi 

juga mampu menerapkannya secara kreatif dalam kehidupan nyata (Al-Jabiri, 1999). 

Integrasi ilmu agama dan teknologi dalam pendidikan Islam menjadi faktor penting 

dalam menciptakan generasi yang berdaya saing tanpa kehilangan nilai-nilai spiritualnya. 

Kurikulum PAI yang mengombinasikan ajaran agama dengan ilmu pengetahuan dan teknologi 

mampu membentuk individu yang unggul secara akademik dan tetap berpegang teguh pada 

prinsip-prinsip Islam. Dalam filsafat Islam, ilmu pengetahuan memiliki keterkaitan erat dengan 

kebahagiaan dan kesempurnaan manusia (al-sa‘adah) (Al-Farabi, 1995). Oleh karena itu, integrasi 

ilmu agama dan teknologi dalam kurikulum bertujuan untuk menyeimbangkan aspek material 

dan spiritual, sebagaimana dicontohkan dalam konsep Insan Kamil dalam pemikiran Ibnu Arabi. 

Salah satu pendekatan yang dapat diterapkan untuk meningkatkan kreativitas berpikir 

mahasiswa dalam PAI adalah pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning). Kolb 

mengemukakan bahwa pembelajaran akan lebih efektif jika melibatkan siklus pengalaman, 

refleksi, konseptualisasi, dan penerapan (Kolb, 1984). Pembelajaran akan lebih efektif jika 

melibatkan proses yang menyeluruh dan dinamis melalui tahapan pengalaman, refleksi, 

konseptualisasi, dan penerapan. Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif 

dalam proses belajar, bukan sekadar penerima informasi. Melalui keterlibatan langsung dalam 

aktivitas nyata, peserta didik memperoleh pengalaman yang menjadi dasar pemahaman. 

Pengalaman tersebut kemudian diolah melalui refleksi, yaitu proses merenungkan makna dan 

implikasi dari apa yang telah dialami. Melalui refleksi ini, peserta didik akan menyusun 

pemahaman konseptual yang lebih abstrak dan terstruktur, sehingga mampu menghubungkan 

pengalaman dengan prinsip-prinsip atau teori yang relevan. Tahap akhir dari proses ini adalah 

penerapan, di mana peserta didik menguji pemahaman yang telah terbentuk dalam situasi atau 

konteks baru. Siklus ini memungkinkan pembelajaran menjadi lebih bermakna, membentuk 

kompetensi berpikir kritis, dan mendorong perubahan perilaku yang berkesinambungan, 

termasuk dalam konteks pendidikan nilai dan keagamaan. Model semacam ini memiliki secara 

tidak langsung akan membangun pola berfikir mahasiswa menjadi lebih kritis dan kreatif. Oleh 

karena itu, Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi harus menggunakan pendekatan 

interdisipliner sehingga mahasiswa mampu menjelaskan fenomena yang terjadi dalam berbagai 

peristiwa ayat kauniyah. 

Selain pembelajaran berbasis pengalaman, pendekatan kolaboratif juga berperan dalam 

meningkatkan kreativitas mahasiswa. Penerapan project-based learning di Universitas Islam Negeri 

Surabaya menunjukkan bahwa mahasiswa lebih mampu bekerja sama dalam mengembangkan 

solusi berbasis Islam terhadap permasalahan actual. Pendekatan ini selaras dengan prinsip syura 

(musyawarah) yang ditekankan dalam Al-Qur’an (QS. Asy-Syura: 38) sebagai mekanisme 

pembelajaran kolektif yang menghargai pendapat setiap individu. Dalam filsafat pendidikan 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

82 

Islam, konsep ini sejalan dengan gagasan M. Naquib al-Attas tentang ta’dib, yaitu pendidikan yang 

tidak hanya menanamkan ilmu pengetahuan, tetapi juga membangun kesadaran moral, 

intelektual, dan spiritual dalam interaksi akademik (S.M. Naquib Al-Attas, 1995). 

Selain aspek akademik, kurikulum inovatif juga berkontribusi dalam membangun 

karakter mahasiswa. Pengalaman mahasiswa yang diperoleh secara langsung dalam menerapkan 

ajaran Islam di masyarakat memiliki tingkat empati dan kepemimpinan yang lebih tinggi 

dibandingkan mereka yang hanya menerima pembelajaran secara konvensional (Hidayat, 2020). 

Hal ini mendukung teori pendidikan karakter (Dodd, 1992), yang menyatakan bahwa 

pengalaman langsung dalam komunitas dapat meningkatkan kesadaran moral dan sosial 

mahasiswa. Dalam Islam, konsep ini dikenal sebagai akhlaq karimah, sebagaimana ditegaskan 

dalam QS. Al-Qalam: 4 bahwa Rasulullah SAW adalah teladan utama dalam pendidikan karakter. 

Teknologi dalam pembelajaran Islam juga memainkan peran penting dalam 

meningkatkan kreativitas mahasiswa. Penggunaan platform e-learning berbasis nilai-nilai Islam 

mampu meningkatkan interaktivitas dalam pembelajaran dan mendorong pemikiran yang lebih 

kreatif. Dalam filsafat Islam, Al-Ghazali menekankan pentingnya penggunaan akal dan teknologi 

sebagai sarana memahami hakikat kehidupan (Al-Ghazali, n.d.). Oleh karena itu, inovasi 

teknologi dalam pendidikan Islam harus diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai Islam, bukan 

sekadar mengikuti arus modernisasi tanpa landasan spiritual. 

Meskipun berbagai pendekatan inovatif telah dikembangkan, implementasi kurikulum 

fleksibel dalam PAI masih menghadapi tantangan besar, terutama dalam adaptasi tenaga 

pengajar. Hal ini dikarenakan sebagian dosen masih cenderung menggunakan metode pengajaran 

tradisional seperti ceramah dan hafalan, yang kurang mendorong kreativitas mahasiswa. Dalam 

filsafat pendidikan Islam, Ibn Sina menegaskan bahwa pendidik harus memiliki keterbukaan 

intelektual agar dapat mengembangkan metode pembelajaran yang sesuai dengan perkembangan 

zaman (Ibnu Khaldun, 2005). Oleh karena itu, pengembangan kapasitas dosen dalam memahami 

dan menerapkan pendekatan pembelajaran inovatif menjadi kebutuhan yang mendesak. 

Selain tantangan dari segi tenaga pengajar, fleksibilitas kurikulum juga membutuhkan 

dukungan kebijakan institusional. Studi di Universitas Islam Sultan Agung Semarang 

menunjukkan bahwa institusi yang memberikan kebebasan akademik lebih besar kepada dosen 

dan mahasiswa dalam merancang kurikulum berbasis kebutuhan nyata cenderung menghasilkan 

lulusan yang lebih kreatif dan inovatif (Sudarto, 2020). Oleh karena itu, kebijakan pendidikan 

tinggi Islam harus lebih terbuka dalam mengakomodasi model pembelajaran yang lebih dinamis 

dan berbasis kebutuhan masyarakat. 

Dengan demikian, kurikulum fleksibel dan adaptif dalam PAI terbukti efektif dalam 

mendukung transformasi mindset dan pengembangan kreativitas berpikir mahasiswa. Integrasi 

pendekatan Bloom’s Taxonomy, filsafat Islam, pembelajaran berbasis pengalaman, kolaborasi 

lintas disiplin, serta inovasi teknologi memberikan dampak positif terhadap penguatan 

keterampilan berpikir mahasiswa. Oleh karena itu, pengembangan kurikulum dalam PAI harus 



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

83 

terus dievaluasi dan disesuaikan dengan kebutuhan zaman agar mampu mencetak generasi yang 

kreatif, kritis, dan tetap berpegang teguh pada nilai-nilai Islam. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa kurikulum fleksibel dalam Pendidikan Agama Islam 

(PAI) berperan penting dalam membentuk pola pikir kreatif mahasiswa yaitu dengan 

mengintegrasikan Taksonomi Bloom dan epistemologi Islam—meliputi nalar bayani, burhani, dan 

irfani—pendekatan ini memungkinkan mahasiswa memahami ajaran agama secara lebih kritis 

dan aplikatif. Ibn Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus berkembang sesuai dengan 

perubahan zaman agar tetap relevan. Temuan lapangan menunjukkan bahwa model 

pembelajaran berbasis pengalaman, seperti project-based learning dan service learning, efektif dalam 

meningkatkan kreativitas berpikir mahasiswa. 

Integrasi ilmu agama dengan sains dan teknologi dalam kurikulum PAI juga terbukti 

mampu mencetak lulusan yang adaptif terhadap tantangan global tanpa kehilangan nilai-nilai 

spiritual. Konsep ini sejalan dengan pemikiran Al-Farabi, yang menekankan pentingnya 

keseimbangan antara intelektualitas dan moralitas. Namun, tantangan utama dalam implementasi 

inovasi ini adalah resistensi terhadap perubahan dan kebijakan institusi yang masih 

mempertahankan metode konvensional. Oleh karena itu, diperlukan dukungan institusional dan 

pelatihan bagi pendidik untuk mendorong pembelajaran yang lebih inovatif. Dengan pendekatan 

yang berbasis riset, dialogis, dan memanfaatkan teknologi, pendidikan Islam dapat menghasilkan 

lulusan yang kritis, kreatif, dan siap menghadapi tantangan zaman.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. ISTAC. 

Al-Attas, S.M. Naquib. (1993). Islamic Philosophy, Science, Culture, and Religion: An Illustrated History. 

ISTAC. 

Al-Attas, S.M. Naquib. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. ISTAC. 

Al-Farabi. (1995). Al-Madina al-Fadila (The Virtuous City). Dar al-Mashriq. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. IIIT. 

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Ihya’ Ulumuddin. Darul Ilmiah. 

Al-Jabiri, M. A. (1999). Arab-Islamic Philosophy: A Historical and Critical Introduction. Center for 

Middle Eastern Studies. 

Al-Jabiri, M. A. (2011). Bunyat al-‘Aql al-‘Arabi. Markaz Dirasat al-Wihda al-‘Arabiyah. 

Andersen, L. (2013). Creating Innovators: The Making of Young People Who Will Change The 

World. Wagner, T (2012) . Roeper Review, 35(3). 

https://doi.org/10.1080/02783193.2013.795479 

Anwar, S., & Mahmudah, ’Aunul ’Izzah. (2021). The Values of Islamic Education in Surah Al-



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

84 

Jumu’ah verses 1 – 5 (Comparative study between Tafsir Al-Maraghi and Tafsir Ibn Katsir). 

EDUCAN: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1). 

BARROWS, H. S. (1986). A taxonomy of problem‐based learning methods. Medical Education, 

20(6). https://doi.org/10.1111/j.1365-2923.1986.tb01386.x 

Blackwell, L. S., Trzesniewski, K. H., & Dweck, C. S. (2007). Implicit theories of intelligence 

predict achievement across an adolescent transition: A longitudinal study and an 

intervention. Child Development, 78(1). https://doi.org/10.1111/j.1467-8624.2007.00995.x 

Bloom, B. S. (n.d.). Taxonomy of Educational Objectives: The Classification of Educational Goals. 

Handbook I: Cognitive Domain. David McKay Company. 

Braun, V., & Clarke, V. (2008). Using thematic analysis in psychology,Qualitative Research in 

Psychology. Journal of Chemical Information and Modeling, 3(2). 

Creswell, J. W. (2014). Research design : qualitative, quantitative, and mixed methods approaches— 4th ed. 

SAGE Publications, Inc. 

Dodd, A. W. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. By Thomas Lickona. New York: Bantam Books, 1991. NASSP Bulletin, 

76(545). https://doi.org/10.1177/019263659207654519 

Dweck, C. S. (2015). Mindset: the new psychology of success. In CEUR Workshop Proceedings. 

Faridah, N. R., Afifah, E. N., & Lailiyah, S. (2022). Efektivitas Model Pembelajaran Project 

Based Learning Terhadap Kemampuan Literasi Numerasi dan Literasi Digital Peserta Didik 

Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Basicedu, 6(1). https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i1.2030 

Freire, P. (2020). Pedagogy of the oppressed. In The Community Performance Reader. 

https://doi.org/10.4324/9781003060635-5 

Hakim, R. L. (2020). Perkembangan Mindset dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi 

Mahasiswa Terdampak Covid-19. Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 5(2). 

https://doi.org/10.24235/tarbawi.v5i2.7339 

Hidayati, I. N., Berliana, C. I., & Zaman, B. (2024). Penerapan Metode Problem Based Learning 

dalam Meningkatkan Berfikir Kritis Pada Pembelajaran PAI. Journal of Instructional and 

Development Researches, 4(6), 540–550. https://doi.org/10.53621/jider.v4i6.418 

Ibnu Khaldun. (2005). Muqoddimah. Princeton University Press. 

Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and 

Development. Prentice Hall, Inc., 1984. https://doi.org/10.1016/B978-0-7506-7223-

8.50017-4 

L. S. Vygotsky. (2020). Mind in society: The development of higher psychological processes. In 

Accounting in Australia (RLE Accounting). 

Nasution, H. (2023). Pembaharuan dalam Islam: Pemikiran dan Tantangan. Pustaka Islam Modern. 

Nurjanah, S., Amin, N., Mubaidilla, A., & Munir, U. (2025). Al-MISBAH ( Jurnal Islamic Studies ) 

Transformation of integration Indonesian islamic values on the islamic university curriculum. 13(1), 1–



Nasir: Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN: 2988-3261 

Volume 3 Nomor 2 Tahun 2025 
https://afeksi.id/journal3/index.php/nasir/index 

 

85 

10. 

Peters, F. E., & Nasr, S. H. (1969). Science and Civilization in Islam. The American Historical 

Review, 74(3). https://doi.org/10.2307/1873236 

Soleh, A. K. (2010). Integrasi Agama dan Filsafat Pemikiran Epistemologi al-Farabi. 

Sudarto, S. (2020). Budaya Akademik Islami di Universitas Islam Sultan Agung Semarang dalam 

perspektif islamisasi ilmu. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 267. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3526 

Syafei, I. (2019). PENGEMBANGAN BAHAN AJAR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

BERBASIS PROBLEM BASED LEARNING UNTUK MENANGKAL 

RADIKALISME PADA PESERTA DIDIK SMA NEGERI DI KOTA BANDAR 

LAMPUNG. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1). 

https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i1.3631 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods. In Journal of 

Hospitality & Tourism Research (Vol. 53, Issue 5). 

https://doi.org/10.1177/109634809702100108 

 

 

 

 

 

 

 


